
Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 1

1-24

“Débiles aquí no”: representaciones de la 
masculinidad en los raperos adscritos al estilo 

malandro en el AMG 

Julio Cesar Hernández Cuevas*
ORCID: 0000-0002-0729-8765

Universidad Autónoma de Guadalajara México

DOI: https://doi.org/10.32870/cl.v1i34.8112

Resumo
La expresión de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro del AMG ha sido identificada 
por académicos como un elemento representacional para afirmarse como sujetos varoniles. En el caso de los 
raperos adscritos al estilo malandro predomina en su escena el género masculino, y externalizan un conjunto de 
sentidos expresivos. A partir de ello, me propongo a analizar de qué manera expresan su masculinidad los raperos 
adscritos al estilo malandro con apoyo de un análisis de sus representaciones, mediante sus discursos, prácticas, 
símbolos, sus formas de relacionarse y las producciones musicales, que analizo con algunas técnicas de carácter 
multimodal y crítica del discurso. En este trabajo me aproximo a la comprensión de sus representaciones para 
plasmar una masculinidad hegemónica que pone en tensión los significados de los jóvenes raperos que forman 
parte de la escena musical del rap malandro en el AMG.
	 Palabras clave: rap malandro, jóvenes, representaciones, masculinidad

* Doctor en Ciencias Sociales con enfoque en Estudios Sociourbanos por el Colegio de Jalisco, A.C. Maestro en Gestión y 
Desarrollo Social y licenciado en Filosofía por la Universidad de Guadalajara. Especialista en temas afines a los estudios de la 
Juventud, Masculinidad, Violencia, Análisis del territorio y Estudios Culturales. Contacto: julio.hernandez@edu.uag.mx



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 2

Abstract:
The expression of masculinity in rappers belonging to the malandro style of the AMG has been identified by 
academics as a representational element to affirm themselves as manly subjects. In the case of the rappers 
ascribed to the malandro style, the masculine gender predominates in their scene, and they externalize a set of 
expressive meanings. Based on this, I propose to analyze how rappers belonging to the malandro style express 
their masculinity with the support of an analysis of their representations, through their discourses, practices, 
symbols, their ways of relating and their musical productions, which I analyze with some multimodal and 
critical techniques of discourse. In this work I approach to the understanding of their representations to capture 
a hegemonic masculinity that puts in tension the meanings of the young rappers who are part of the musical 
scene of the malandro rap in the AMG.
	 Key words: rap malandro, young people, representations, masculinity

Introducción
El rap malandro es un estilo musical o subgénero del rap que se conformó en México a mediados de la década 
del 2000 en la escena urbana, como parte de la apropiación del movimiento cultural conocido como hip hop, 
surgido en Estados Unidos de América y conformado por tres formas expresivas: el DJ, encargado de poner la 
pista musical; el break dance, que anima al baile urbano; y el MC o cantante, quien crea y expone rimas frente 
al micrófono.

El rap malandro surge como una apropiación mexicana de dicha expresión extranjera, la cual tuvo 
aceptación en el AMG con el surgimiento de numerosos raperos tapatíos que dieron vida a este estilo musical. 
Entre las características que distinguen al rap malandro de otros subgéneros se encuentra la expresión de estilos 
de vida marcados por contextos de marginación y violencia, un flow agresivo, muchas veces contestatario 
y desafiante del orden establecido, así como la explicitación de antagonismos con otros sujetos o grupos 
contrarios, ya sea por la pertenencia a agrupaciones como pandillas o crews (Marcial y Vizcarra, 2014). Los 
raperos afirman cantar lo que viven; es decir, expresan situaciones cotidianas atravesadas por el riesgo, la 
pobreza y la marginación, y plasman prácticas, discursos y experiencias compartidas en su localidad, las cuales 
forman parte de su identidad urbana y se externalizan mediante la construcción de representaciones de sí 
mismos y de su mundo.

Uno de los elementos que destacan especialistas en el tema es que los raperos adscritos al estilo malandro 
han expresado la hipermasculinidad como un componente relevante de su identidad. Marcial y Vizcarra 
(2017) señalan que la masculinidad es puesta en escena como una forma de representar la hombría y obtener 
reconocimiento entre sus pares.

El carácter representacional de la masculinidad de los raperos tapatíos presenta alcances explicativos que 
remiten a una multiplicidad de sentidos, relaciones y formas de expresión, incluso de carácter multimodal, 
plasmadas en sus producciones musicales. La masculinidad de los raperos adscritos al estilo malandro se 
configura como un elemento representacional que genera interrogantes en función de los dilemas sociales que 
produce.

En este texto abordo las representaciones de la masculinidad en los raperos y su construcción de significados. 
En el primer apartado me enfoco en la apreciación de lo que implica la escena musical del rap malandro. Para ello, 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 3

1-24

presento experiencias y observaciones derivadas del trabajo de campo realizado al aproximarme a los espacios 
donde los raperos desarrollan la práctica musical del rap en el AMG, específicamente en Guadalajara, Zapopan, 
Tlaquepaque y Tonalá. Asimismo, recupero interacciones relevantes para la expresión de la masculinidad en 
los raperos, a partir de las cuales fue posible identificar aspectos jerárquicos en sus relaciones internas, así 
como los posicionamientos de los exponentes respecto al papel de la mujer en el rap malandro.

Posteriormente, desarrollo los elementos que constituyen la representación del control en los raperos, 
conformados por una serie de recursos discursivos que corresponden con sus formas de sustentar la masculinidad. 
También expongo algunos aspectos vinculados con la representación de la valentía del rapero, entendida como 
un atributo relevante en la creación de significados.

En otro apartado destaco la representación de la virilidad en los raperos, sustentada en las prácticas 
cotidianas y en los procesos de interacción con las mujeres, con el fin de analizar sus conductas, posibles 
contradicciones discursivas y algunas pistas sobre los ordenamientos presentes en sus esferas sociales en 
relación con el rol masculino.

En el apartado final integro el análisis de un videoclip de raperos adscritos al estilo malandro, mediante 
los aportes metodológicos del ACD y el AMD, para comprender las representaciones de la masculinidad que 
producen los sujetos y los sentidos que construyen en sus producciones musicales.

A partir de estos apartados presento un bosquejo panorámico de las representaciones de la masculinidad 
en los sujetos de estudio, con la intención de articular posibles explicaciones sobre la condición social de los 
raperos adscritos al estilo malandro y su práctica musical.

Metodología 
La presente investigación fue realizada en los municipios del AMG (Zapopan, Guadalajara, Tlaquepaque y 
Tonalá) para comprender las representaciones de la masculinidad de los raperos tapatíos. El proceso de trabajo 
de campo tuvo una temporalidad de enero de 2021 al mes de mayo de 2022, que comprende las primeras fases 
para la constatación del objeto de estudio, el diseño teórico y metodológico, así como el contacto realizado con 
los sujetos tentativos. 

En el proceso de recopilación de la información obtenida en los momentos de análisis, logré trabajar 
con 28 raperos para la realización de 21 entrevistas: 12 entrevistas individuales (una de ellas vía telefónica), 
cuatro entrevistas informales y cinco entrevistas grupales semiestructuradas, se recopilaron 70 fotografías, 23 
notas de campo. También hice la revisión de los videoclips de los raperos y con ellos llevé a cabo un Análisis 
Multimodal del Discurso (AMD) definido por Kress (2010) como aquellas “representaciones en muchos 
modos, cada uno elegidos desde aspectos retóricos por sus potenciales comunicativos” (p.22). Asimismo, para 
el análisis intercalo algunas herramientas del Análisis Crítico del Discurso (ACD) considerados por Martín-
Rojo (2003) como aquellos recursos lingüísticos en los que se presentan las actitudes, valores y sus propias 
representaciones de acontecimiento, de sus relaciones y la imagen que constituyen de ellos mismos.  

De los ejes analíticos del AMD y ACD retomo algunas estrategias discursivas visuales (espacios, 
artefactos, vestimenta y consumos, gestos, movimientos, señas- símbolos) y textuales (adjetivos, descripciones 
predicativas, actores clave, acciones de los enunciantes). Gracias a estas técnicas pude escudriñar en los elementos 
representacionales que los raperos utilizan en sus videoclips y que develan la expresión de su masculinidad. 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 4

Este proceso de investigación me permitió identificar y comprender un conjunto de elementos que participan 
en la representación de la masculinidad de los raperos, y que desarrollo en los siguientes apartados. 

Coordenadas teóricas en torno a las representaciones de la masculinidad
Dentro de los estudios de género que surgieron a partir de finales del siglo XX e inicios del siglo XXI, la 
discusión acerca de la masculinidad ha tenido un papel significativo, a tal grado que toma centralidad en los 
espacios académicos y centros de investigación social. Como trasfondo de la discusión de la masculinidad, los 
estudios del feminismo han vislumbrado el panorama problemático entre la dicotomía femenino/masculino, 
tanto en sus relaciones de poder como en su organización social y en el carácter representacional de los sujetos. 
Autoras como Simone de Beauvoir (1949) y Judith Butler (2007) han presentado la visión dominante del 
género masculino y la subordinación de la mujer en todos los ámbitos de la vida. Los estudios del feminismo 
develan los problemas de paridad de género en la sociedad, la violencia contra las mujeres y los estereotipos 
que las subordinan con las clasificaciones de sus roles y gustos determinados por un sistema patriarcal. Dichos 
aspectos expresan la necesidad de poner a discusión la concepción de la masculinidad y el carácter opuesto a 
lo considerado como femenino (Montesinos, 2002). 

En la modernidad, el discurso científico del dominio de la naturaleza por parte del hombre puso en el 
centro de la sociedad al sujeto masculino como el principal creador del conocimiento, responsable de la toma 
de decisiones de carácter político, económico y social. En Bourdieu (2000) la visión biologicista ha sido un eje 
demarcador de lo masculino y lo femenino, que sustenta la base de las representaciones de la realidad, en la que 
se establece el papel que fungen ambos géneros en la sociedad. Dicha naturalización de las divisiones entre los 
géneros pretendía una causalidad que objetivaba las diferencias. Sin embargo, es importante comprender esta 
división como una construcción social que se fue afianzando en un largo proceso de socialización.

El sistema patriarcal es un constructo ordenador de relaciones sociales que incide en el establecimiento de 
estructuras netamente jerárquicas que subordinan a la mujer mediante discursos, prácticas y valores instituidos 
en todas las esferas de la sociedad, y se naturaliza su inferioridad y sumisión por parte del hombre (Bourdieu, 
2000). 

La masculinidad tradicional o hegemónica ha sido constituida en su desarrollo histórico mediante un 
conjunto de mandatos sociales que se deben cumplir para llegar a ser considerado hombre y ser beneficiario 
de sus atributos. Olavarría (2001) distingue tres mandatos hegemónicos de la masculinidad: el primero es 
la heterosexualidad activa, que implica la iniciación sexual con una mujer, un rito medular para demostrar 
su advenimiento como varones adultos, en el que se llega a la meta de reconocerse hombre viril, para luego 
comunicarlo entre sus pares; la segunda es la ocupación laboral, un requisito de aceptación social, ya que a 
partir de producir los medios para la subsistencia se logra ser autónomo y garantizar la seguridad de la familia 
al ser proveedor y fungir el papel de líder de esta construcción microsocial; la tercera es la exigencia social de la 
parentalidad como condición de la adultez, que contempla tanto la procreación de hijos como la emancipación 
con la pareja, ya sea en unión libre o matrimonio civil/religioso. Con los mandatos mencionados los hombres 
reafirman su identidad masculina y llevan a cabo sus relaciones sociales, pues estos son clave para cumplir con 
las exigencias impuestas.

Asimismo, Montesinos (2002) enuncia algunos atributos que corresponden el ser y hacer del hombre 
heterosexual, tales como la valentía, la racionalidad y la fuerza, mientras que la representación de lo femenino se 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 5

1-24

asimila como debilidad, sentimientos y temor. Dichas prerrogativas constituyen una caracterización polarizada 
entre lo que es masculino y lo femenino que se establece en la sociedad mediante un conjunto de estereotipos 
que subordinan y minimizan el papel de la mujer. La construcción heteronormativa de lo masculino y lo 
femenino determina la subjetividad de cada género, y en el caso de los hombres, la visión patriarcal sanciona la 
posibilidad de reproducir los preceptos femeninos, tales como demostrar debilidad, expresar sus sentimientos, 
llorar y manifestar miedo.

A partir del fenómeno de la globalización se han generado cambios acelerados en las sociedades, en el 
aspecto económico, social, político y cultural. Gracias a ello, se ha ido modificando la visión tradicional del 
hombre y se pone en tensión el carácter dominante del género masculino y la visión biologicista de la sexualidad 
como eje articulador de la vida social. Dichas transformaciones sociales han puesto en crisis la noción de 
hombre, e incluso, la discusión académica ha combatido las posturas dualistas. Esto logró la incorporación 
de otras perspectivas para comprender el género como una construcción social, no fundamentado con base 
biologicista, lo cual permitió integrar elementos igualitarios que incidan al cambio en las relaciones entre los 
hombres y mujeres.

Las estructuras sociales guardan un papel importante en las relaciones entre individuos y en el ordenamiento 
de los roles como parte del proceso civilizatorio (Elias, 2016). Es importante recalcar que los cambios políticos, 
económicos y culturales han influido en la creación de formas distintas de expresión de la masculinidad y, con 
ello, en nuevas formas de socialización. Montesinos (2002) expresa que el modelo de lo que implica ser varón 
ha tenido cambios importantes en las sociedades contemporáneas, desde los referentes simbólicos, valores, 
costumbres y conductas asumidas por la colectividad. Las nuevas condiciones sociales han permitido transitar 
en este cambio de formas de expresar la masculinidad y problematizar las relaciones asimétricas de poder frente 
a otras identidades de género. La forma cultural tradicional denominada como cultura machista o machismo se 
encuentra dentro de tensiones importantes que siguen siendo parte del desafío en la sociedad. 

Estas transformaciones en diversos ámbitos han permitido plantear nuevas formas de concebir la 
masculinidad, que comprende la identidad y el rol del hombre como construcciones sociales que se encuentran 
en procesos que constantemente se van modificando. Montesinos (2002) define la identidad masculina como un 
proceso en el que se configuran prácticas y símbolos que les genera a los sujetos un sentido de pertenencia en 
constante cambio. Esta postura más abierta me permite diferenciar entre la noción tradicional de lo masculino 
e integrar nuevas formas de asumir la masculinidad. 

Con relación a los planteamientos de Bonino (2004), menciona que gracias a la lucha social feminista la 
visión dominante de la masculinidad ha sufrido transformaciones en las prácticas y discursos. No obstante, aún 
no es posible afirmar que se ha dejado atrás la visión tradicional de la masculinidad y las diversas formas de 
subordinación de la mujer. El autor menciona que los micromachismos son una muestra de los retos pendientes 
para desbordar los discursos patriarcales. Los micromachismos “son actitudes de dominación ‘suave’ o de 
‘bajísima intensidad’, formas y modos larvados y negados de abuso e imposición en la vida cotidiana” (Bonino, 
2004: 1). Expresan de manera casi invisible las desigualdades de género y sus modos de explicitarlo en la 
sociedad, a partir de comportamientos sutiles y reiterativos que han ido incorporando los hombres en sus 
formas de pensar y actuar, como parte de su aprendizaje de lo que es ser un hombre o hacerse hombre.  

Segato (2003) afirma que, dentro de los mandatos de la masculinidad, su expresión es una forma de 
exhibicionismo de su fuerza, su potencia sexual como una forma de reconocimiento entre sus pares, con los 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 6

cuales afianza esta condición incuestionable de hombría. 
Las representaciones de la masculinidad es una como categoría de análisis que expresan de que manera 

los sujetos dan sentido a estos preceptos hegemónicos, y en el caso de los raperos cómo se devela en sus 
prácticas musicales, sus relaciones y significados culturales.

McFarland (2008) es uno de los autores que destaca las representaciones de los raperos como resultado 
de un sistema patriarcal, que ha sido identificado desde sus inicios del rap hasta la actualidad. Dicho sistema 
representacional masculino expresa elementos como jerarquías y prestigio entre sus pares, así como el uso de 
la fuerza física como forma válida de responder a los problemas o autodefensa.  

Para comprender la masculinidad como sistema de producción de significados es importante conocer 
el ethos que se expresa como parte de las pautas sociales que engloban las valoraciones morales y creencias 
de los sujetos y sus cosmovisiones (Geertz, 2003). Este influye en los sentimientos de los sujetos y en sus 
valores, puesto que “objetiva preferencias morales y estéticas al pintarlas como impuestas condiciones de vida 
implícitas en un mundo con una estructura particular, como una inalterable forma de realidad captada por el 
sentido común” (Geertz, 2003: 89). El autor afirma: 

[…] el ethos se hace intelectualmente razonable al mostrarse que representa un estilo de vida implícito por el estado 
de cosas que la cosmovisión describe, y la cosmovisión se hace emocionalmente aceptable al ser presentada como 
una imagen del estado de cosas del cual aquel estilo de vida es una auténtica expresión (Geertz, 2003: p. 118). 

El papel que juega el ethos en la interpretación de la experiencia y la conducta de los sujetos se encuentra 
plasmado en una diversidad de significados mediante símbolos, dramatizaciones y ritos, que sintetizan su idea 
del mundo, las emociones y sus formas de actuar. Sin embargo, su expresión puede generar disonancias al 
confrontarse con normas morales divergentes a otras culturas a las que no forma parte. Asimismo, Geertz, al 
hablar de los símbolos sagrados, expone que en estos no solo se dramatizan los valores positivos sino también 
se identifican aquellos signos que son considerados como negativos dentro de la comunidad, los cuales se 
oponen a la realización de sus cosmovisiones de la conducta buena. 

Geertz (2003) presenta una comprensión de la masculinidad dentro de las prácticas culturales, en que 
los sujetos expresan un conjunto de elementos de su condición subjetiva, su carácter heroico y guerrero, viril 
y narcisista, sus intereses, la búsqueda de estatus, así como sus emociones, sin estar desprovistas de reglas, 
conformando así estructuras simbólicas de la masculinidad inteligibles. Con ello, el ethos de la masculinidad 
se configura a partir de un conjunto de valoraciones, prácticas y aptitudes que obedecen un esquema cultural.

Es importante destacar que persisten los modelos tradicionales de ser varón, ya que aún se presentan en 
prácticas cotidianas y suelen expresarse de manera discrecional en ciertos discursos o conductas micromachistas 
perpetradas hacia las mujeres, relacionados tanto en las imposiciones de ocupación doméstica como en la 
permanencia de su condición de desigualdad, el abuso de poder y de confianza (Bonino, 1994). Con ello, 
los elementos de pertenencia identitaria que expresan los hombres siguen estando apegados a una tradición 
patriarcal, que asimilan el uso del poder y la fuerza como forma de legitimación y de obtención de respeto. 

El aprendizaje del rol masculino permite distinguir los rasgos entre el hombre y la mujer, su deber ser 
aceptado por la colectividad, la cosificación de la mujer en sus discursos y la hipermasculinidad fundada en el 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 7

1-24

sexismo y el machismo (Marcial y Vizcarra, 2017). Asimismo, los sujetos en su nivel más exacerbado realizan 
conductas con las que trasgreden la realidad, mediante el dominio a través de la fuerza y la crueldad a la que se 
adscriben, lo cual vulnera diversas identidades de género, incluso la masculina.

A partir de los cambios sociales y con el empoderamiento de las mujeres frente al dominio patriarcal, los 
mandatos masculinos se mantienen en crisis (Montesinos, 2002), y ello posibilita la formación de relaciones 
sociales con mayor equidad frente a otras identidades de género y preferencias sexuales. A pesar de que ha 
habido una resignificación de las formas tradicionales de la masculinidad, aún se pueden encontrar elementos 
discrepantes en las relaciones personales y persisten antagonismos en el espacio social.

La masculinidad como temática de análisis engloba un conjunto de significados de las relaciones sociales 
entre diferentes géneros, y su análisis posibilita la comprensión de las representaciones creadas por los 
sujetos. Para ampliar la mirada de estudio es imprescindible conocer algunos elementos clave del concepto de 
masculinidad, y así trazar con mayor profundidad las oportunidades interpretativas que puedan surgir con los 
aspectos representacionales los raperos adscritos al estilo malandro. 

Contextualización: el dominio masculino en la escena musical del rap
Las estructuras sociales organizan la vida de los sujetos y determinan las relaciones que se producen en el 
entorno cotidiano. Las prácticas que realizan los individuos se encuentran compuestas de disposiciones sociales 
que permiten diferenciarlos a través de su capital social, económico y cultural (Bourdieu, 1997). 

En el AMG la escena musical del rap malandro ha tenido una presencia importante al ser foco de interés 
nacional, ya que han surgido numerosos raperos adscritos al estilo malandro que trascendieron en sus iniciativas 
musicales. Entre los raperos tapatíos más famosos encontramos a C-Kan1, Mr. Yosie Lokote (asesinado), Lefty 
(asesinado), Maniako, Pinche Mara, Malafama, Tabernario, Tren Lokote, QBA (actualmente preso), Toser 
One, Zimple, Sid MSC, Turek Hem, Panchas Psycho (asesinado), Pikus y Chueko.  

Uno de los aspectos que constato es que, en la escena tapatía del rap malandro, el género masculino 
es predominante y no solamente en cuestión de los raperos, sino a partir de la red de actores, espectadores, 
usuarios de las plataformas y actores al frente de los espacios que constituyen la escena del rap malandro en el 
AMG.  

La apropiación de los hombres de los diversos espacios que constituyen su escena musical predomina con 
relación al género femenino, y se evidenció en el proceso de la investigación una mayoría de raperos hombres 
en los conciertos, fiestas, reuniones en la calle, en espacios deportivos, etcétera. Cabe destacar que pocas 
mujeres juegan un papel protagónico en el rap. Solamente la rapera Yoss Bones2 ha trascendido a la misma talla 
que los raperos famosos. También, los integrantes de los barrios y crews en su mayoría son hombres, al igual 
que los filmers y las personas que están al frente de los estudios de grabación. Asimismo, en las grabaciones de 
los videoclips la mayoría de los participantes también eran del sexo masculino. 

Con estas aproximaciones, pude confirmar que la escena del rap malandro sigue siendo una red 
protagonizada en su mayoría por hombres, similar a lo que observaba Becker (2011) en los grupos de jazz. Al 
preguntarles a los raperos a qué se debía la poca cantidad de mujeres que cantan rap malandro, los exponentes 
dieron algunas posibles razones, aunque en la mayoría de las ocasiones noté a los raperos dudosos de responder, 
tal vez por precaución a no mencionar alguna idea que sonara sexista o poco solidaria con el género femenino, 
pues esto quedaría grabado en la entrevista. 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 8

Los exponentes relataron las siguientes razones de la poca presencia de mujeres que cantan rap malandro. 
Dijeron que el rap es un estilo musical que no correspondía con las experiencias de vida de la mujer, ya que 
ellos afirman que no es el mismo riesgo que vive una mujer a un hombre. Otros raperos comentaron que la 
posible razón de que las mujeres no destacaran en el rap malandro era porque el tipo de sonido de su voz era 
más dulce, es decir, más aguda, y ello no favorecía el requisito de cantar dicho estilo musical. Otra razón 
posible era que, entre los gustos musicales que predominan en las mujeres, el rap malandro no era uno de ellos, 
ya que sus consumos musicales son más relacionados a la música romántica, y, por lo tanto, el rap era algo que 
casi no les llamaba la atención. Asimismo, algunos raperos comentaron que el dominio del rap malandro por 
parte del género masculino fue debido a que ellos iniciaron esta escena musical. Otros raperos entrevistados 
contestaron que desconocían las razones de que casi no hubiera raperas adscritas al estilo malandro.

Los exponentes afirmaron que, en su mayoría, a los hombres era a quienes les tocaba vivir mayores 
prácticas de riesgo, tales como vivir en la calle, andar en pandillas, sobrellevar antagonismos con otros sujetos 
y acciones ilícitas. Sin embargo, a pesar de estos testimonios, también reconocieron que había mujeres que les 
ha tocado soportar vidas complicadas, en entornos de marginación y violencia, así como en cercanía a barrios 
ubicados en colonias periféricas del AMG.

En los testimonios de algunos raperos se afirma la poca presencia de mujeres en el rap por alusiones 
biológicas, y destaco que con estos supuestos los exponentes naturalizan las disposiciones sociales de 
desigualdad hacia el género femenino. La segregación de las mujeres en diversos ámbitos aparece en el campo 
social a partir de la naturalización de sus diferencias en el transcurso de sus vidas, hasta asumirse por los 
hombres como una realidad objetiva (Bourdieu, 2000). Cantar rap malandro aparece en los testimonios de 
los raperos como una forma expresiva que aparentemente es exclusiva para los hombres, específicamente en 
aquellos que portan una voz masculina, es decir, que su voz sea grave, que suene fuerte, considerada dentro 
del arquetipo de lo varonil. La capacidad de las mujeres está condicionada por estereotipos afianzados en su 
diferencia sexual, lo que da como resultado la poca visibilidad de las mujeres en la escena del rap y el papel 
secundario que desempeñan. 

Las diferencias entre lo masculino y lo femenino expresan una jerarquía en los ámbitos de la organización 
social, en este caso, con el predominio masculino en el rap con diferenciaciones estereotipadas dentro del 
espectro de dominio patriarcal. Se dicen frases como “las mujeres no cantan rap porque tienen una voz más 
dulce”, “no viven los peligros que los hombres vivimos”. Esta visión androcéntrica objetiva las prácticas 
y sustenta las representaciones de los raperos y su predominio masculino en la escena musical mediante la 
diferenciación biológico-cultural y deja a un lado los constreñimientos sociales que han generado que los 
hombres puedan apropiarse de este estilo musical, conformar agrupaciones y desenvolverse en el rap malandro. 

Los raperos no conciben que las mujeres puedan apropiarse de este subgénero musical como parte de 
sus gustos y mucho menos que el rap malandro llegue a convertirse en un estilo de vida idóneo para el género 
femenino. Asimismo, se desvalorizan las trayectorias de vida de las mujeres, al expresar que menos riesgos o 
que no les toca vivir de manera cercana las violencias. 

El conjunto de testimonios me hizo darme cuenta de que la poca presencia de las mujeres en el rap 
malandro sigue restringida por el predominio masculino, como una manifestación de violencia simbólica dentro 
de relatos micromachistas que las subordinan y las excluyen, ya sea porque incluso los raperos no perciban su 
carácter dominante hacia las mujeres. Ello implica que persiste una atmósfera de estereotipos que reafirman 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 9

1-24

una masculinidad hegemónica, que es bastante visible en los espacios donde interaccionan cotidianamente los 
sujetos. Sin embargo, en algunos casos no se es consciente del desequilibrio de oportunidades que existe para 
las mujeres y otras identidades de género en este estilo musical.

Los lineamientos estructurales y la división social de la vida mediante la sexualidad instituyen el dominio 
masculino en el espacio público, y persisten dicotomías forjadas de estereotipos que se representan de la 
siguiente manera: hombre activo-mujer pasiva, sujeto-objeto, público-privado, protagonista-espectadora, entre 
otros (Bourdieu, 2000). Los estereotipos de género son un elemento importante que aparece en los testimonios 
de los raperos, como las formas de representar a las mujeres y su papel en la sociedad. Tales testimonios 
develan el dominio masculino de la escena musical del rap malandro y el papel desigual con relación al género 
femenino y otras identidades de género para incursionar en el rap. A partir de las razones de la poca presencia 
de mujeres en la escena musical que son mencionadas por los raperos, interpreto que sus relatos se fundamentan 
en el carácter dominante de la masculinidad hegemónica que permea en las representaciones de los raperos.

	 Pese a la búsqueda de estatus y reconocimiento de los raperos entre sus pares, luchan por ascender en 
la escena musical, y esta aspiración en la jerarquía musical es un privilegio que los exponentes difícilmente 
estarían dispuestos a ceder. Si en los raperos emergentes resulta arduo posicionarse en la escena musical, es 
aún más complicado para las raperas que buscan un puesto en el rap malandro. Con ello, la aspiración de las 
mujeres en estos espacios presenta una condición desigual y subordinada al predominio masculino. 

Entre los raperos que componen la escena musical del rap malandro, también destacan relaciones de 
poder que hacen de los sujetos los antagonistas. En las representaciones de los raperos externalizan un carácter 
dominante como condición subjetiva en las relaciones entre sus pares u otros sectores sociales. En los sujetos 
hay un conjunto de jerarquías de poder, liderazgos, nivel de influencia. El poder entra en juego en sus relaciones. 
Se avalan constantemente las jerarquías que se constituyen (ya sea con el crew o el barrio al que pertenece). 
Estas dinámicas marcan asimetrías en los sujetos. Sin embargo, se instituyen posibles líderes que mantienen 
unida la agrupación. 

En el proceso de la investigación identifiqué algunas jerarquías entre los raperos, en que destacaban 
personas que lideraban y disponían de un predominio aceptado por los otros raperos. Entre dichos sujetos 
sobresalían exponentes carismáticos, temerarios o una mayor edad, lo cual marcaba la pauta en las opiniones 
que se mantenían dentro de los colectivos musicales. Bourdieu (2000) afirma que las cualidades carismáticas 
de los sujetos entablan una fascinación de poder efectiva en los procesos de socialización, y en los raperos la 
muestra de su influencia grupal produce un reconocimiento entre sus conocidos.

El control grupal dentro de los crews de raperos es difícil de identificar, incluso entre ellos se afirmaba 
que no existían lideres. Sin embargo, en la aplicación de las entrevistas pude constatar que los sujetos mayores 
y los más temerarios tenían el predominio de la palabra, establecían los valores a seguir y las pautas de acción 
en sus colectivos musicales. No obstante, algunos raperos entrevistados expresaron que habían llegado a tener 
un poder de decisión en los espacios en los que se realizaban eventos de rap y que se habían convertido en una 
influencia importante para la escena musical. Los exponentes mencionaron que había reconocimiento hacia 
ellos entre los raperos que iban emergiendo, lo cual les generaba mayores seguidores en sus redes sociales, ya 
sea por interés de su amistad o porque se les ve como un referente importante. Las trayectorias artísticas de los 
raperos les permiten obtener mayor jerarquía frente a los otros y posicionarse en la escena musical con mayor 
renombre. 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 10

La masculinidad hegemónica de los sujetos se manifiesta a partir de la búsqueda de superioridad 
entre los demás, con el propósito de obtener una mayor jerarquía social (Conell, 2003). Se crea un sentido 
de competitividad entre otros exponentes o agrupaciones. Estas acciones se apoyan de diversas prácticas y 
estrategias mediáticas, como el uso de redes sociales, en las que crean contenido de manera constante para 
estar vigentes; en ellas manifiestan sus antagonismos con otros raperos y también producen y distribuyen sus 
canciones y videoclips para darse a conocer en el medio local, e incluso, tienen seguidores nacionales gracias 
a su participación en eventos de rap en otros estados. 

En las entrevistas o charlas informales los raperos mencionaban que la finalidad de su práctica musical 
no era ni la fama ni el dinero sino ser respetado por sus cercanos, es decir, por sus amigos y otros raperos, así 
como vecinos y familiares. Para ellos, destacar en el rap generaba un estatus entre sus conocidos y les permitía 
obtener prestigio dentro de la escena musical o el barrio donde habitaran. Esta necesidad de ser respetado se 
encuentra fuertemente relacionada con los mandatos de la masculinidad, que basan su orgullo a partir de una 
reciprocidad afectiva que les otorga una simetría o igualdad entre sus camaradas (Zubillaga, 2007). 

“Sin temor al enemigo”: valientes y aguerridos 
La representación del rapero como un hombre valiente se fundamenta mediante prácticas, valores y símbolos 
que buscan reafirmar su masculinidad entre sus pares. La fachada personal de los sujetos requiere de una 
apariencia que exprese gestos, modales, actividades o situaciones en diferentes espacios sociales (Goffman, 
1997). En el caso de los raperos, estos representan su valentía mediante a una fachada que se compone de 
prácticas riesgosas y agresivas, tales como cargar con armas o recurrir a la violencia física, modales desafiantes 
y burlescos, con exceso de confianza, gestos de rudeza y miradas dominantes. 

La valentía como mandato de la masculinidad tradicional es un valor que persiste en las representaciones 
de los raperos. La masculinidad hegemónica magnifica la valentía como un atributo varonil que se deslinda de 
todo aquello que es opuesto a lo considerado como masculino, y establece en una relación subordinada a lo 
femenino (Montesinos, 2002).  

El sujeto niega todo aquello que no sea varonil: acciones como llorar, evadir enfrentamientos verbales 
y físicos, negarse al acto sexual; evita rotundamente expresar temor o intimidación por algún sujeto, ya que 
podría ser desestimado por sus cercanos a tal punto de catalogarlo como lo contrario a un hombre: mujer, 
afeminado, cobarde, mariquita o poco hombre (Bourdieu, 2000). 

En mis aproximaciones a eventos musicales no encontré mujeres o mucho menos alguna persona de la 
comunidad LGBTTTIQ que cantara rap malandro o que incluso visitara estos sitios. Pensé en la posibilidad 
de que estos espacios probablemente no recibieran con buenos ojos a personas no binarias y que persistieran 
posiciones discriminatorias con relación a otras identidades de género por parte de raperos que se posicionan 
dentro de los cánones de la masculinidad hegemónica.  

Los raperos demarcan una aceptación de posicionamientos que son parte de la cultura chicana, las cuales 
se muestran en frases como “la vida es un riesgo”,3 “pa’ morir nacimos”, “a los cobardes no les hacen corridos”, 
entre otros. Dicha norma masculina hace que muchos sujetos lleguen al límite, con acciones que ponen en 
riesgo su vida. Sobre esto, el rapero Crox comenta: “Por mi pandilla, hasta donde choque la ranfla, hasta que 
valga verga” (comunicación personal, 14 de mayo de 2022).

El mandato masculino que concibe al hombre como protector de los suyos los orilla a construir una fachada 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 11

1-24

del sujeto temerario ante las situaciones que se le presenten. Los raperos se apropian de representaciones del 
sujeto valiente en las figuras de lo que Marcial y Vizcarra (2017) denominan como los tres guerreros mexicanos 
que predominan en la historia: el guerrero azteca, el revolucionario y el cholo. Estos personajes se convierten 
en referentes importantes de valentía para los raperos y forman parte de la cultura mexicana que ha sido 
apropiada por los exponentes para aludir a sus modelos masculinos.4 Los referentes culturales de los raperos se 
encuentran influenciados por un ethos del guerrero y su hipermasculinidad, que busca a toda costa manifestar 
un poder, mantenerse inclemente ante el sufrimiento del otro y tener disposición a la violencia (Zaluar, 2010). 

La muestra de la valentía también es considerada a partir de incursionar en acciones delictivas. Los sujetos 
que forman parte de estas dinámicas tienen un reconocimiento por los raperos al no temer ser atrapados por la 
policía al incurrir en delitos de robo o narcotráfico. Al respecto, Gabriel ES comenta: “Ese vato es gangster, 
y por eso tiene un respeto entre nosotros” (comunicación personal, 15 de octubre de 2021). La búsqueda 
económica en negocios ilícitos es una actividad muy arriesgada pero que se convierte en una opción tentadora 
para el disfrute momentáneo; es decir, es buena para adquirir bienes materiales, acceso a lugares, fiestas y 
principalmente un mayor estatus entre sus cercanos. 

El atributo del hombre valiente es externalizado en diversas prácticas sociales; se puede encontrar en 
las narrativas musicales y en los deportes que implican el uso de la fuerza. Los raperos soportan jornadas 
extensas de trabajo como expresión de su resistencia física, en puestos de trabajo como la albañilería, auxiliar 
de mantenimiento, carpintería y herrería, etcétera. Incluso, destaca en los sujetos la rebeldía de los trabajadores 
hacia sus superiores como forma de desafiar la autoridad y mostrarse temerarios.  

El mandato de la valentía ha sido parte de la historia de los raperos que pertenecieron a agrupaciones 
como pandillas o barrios, y siguen expresando la importancia que implica que sus miembros sean capaces de 
afrontar de manera física a otros sujetos, esto como muestra de valor. Incluso, uno de los crews entrevistados 
aún sigue reproduciendo el rito de iniciación conocido como la brincada, en el que recurren al enfrentamiento 
mediante golpes con miembros del mismo barrio por ciertos segundos antes de entrar a la pandilla, para así 
demostrar valor y lealtad frente a los suyos. 

Dentro del ethos masculino se construye la figura de un enemigo, como ocurre en los enfrentamientos 
bélicos, con fines de reducir al contrario o neutralizarlo (Schmitt, 2009). Los raperos expresan antagonismos 
entre otros sujetos o crews con los que desarrollan tensiones a partir de la práctica musical. Alimentan estos 
conflictos con el uso de redes sociales para dar a conocer su valentía entre sus conocidos de la escena del rap y 
para superar a los adversarios musicales.

La creencia de que el hombre debe ser aguerrido se impregna en la familia y en los grupos de pertenencia; 
en muchos casos no se cuestiona, y las acciones de la vida social son estratificadas a través de este lente 
masculino. Parte del mandato del hombre implica la protección de la familia en sus ámbitos económicos y de 
su integridad. Estos posicionamientos ubican al hombre como el protagonista en la resolución de conflictos en 
la sociedad y mediante la manutención de sus allegados. 

	 No obstante, pese a los cambios socioculturales, el sujeto se ha visto en tensiones importantes que van 
restringiendo la aplicación de dichos mandatos masculinos. La dificultad de ser proveedor, jefe del hogar y 
su pérdida de la capacidad de recurrir a la fuerza pese al dominio de las colonias por los actores del crimen 
organizado han originado la remarcación de la crisis de la masculinidad hegemónica. La impronta por mantener 
al pie de la letra los mandatos masculinos es cada vez más compleja y reduce en algunos ámbitos la aplicación 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 12

del dominio patriarcal a partir de fisuras que alientan el cambio de las identidades masculinas (Montesinos, 
2002).

“Lo bueno del rap es que atraes morras”: la virilidad de los raperos
La representación de la virilidad de los raperos es asumida como la capacidad del sujeto de ejercer su sexualidad 
de manera frecuente, y forma parte de los mandatos de la masculinidad que exigen esta práctica. Asimismo, 
el hombre expresa de manera constante su afinidad sexual en diversas situaciones de la vida, tanto en las 
relaciones pareja como en los grupos de pertenencia que le permiten revalidar su hombría (Bourdieu, 2000).

La virilidad del hombre también se encuentra centrada en la capacidad de los sujetos de mantener 
económicamente a una mujer; su poder económico le brinda esta credencial de reconocimiento (Montesinos, 
2002). Ser un sujeto autosuficiente económicamente le permite llevar el rumbo de una familia y ser reconocido 
por la sociedad como un adulto-masculino.  

La masculinidad se manifiesta mediante diversos rituales, y en este caso un ritual de iniciación más 
es la realización del acto sexual. Llevan a cabo encuentros sexuales de manera recurrente como forma de 
demostrar continuamente su masculinidad. No haber tenido sexo a temprana edad se convierte en un motivo de 
desacreditación entre los amigos, por lo que se convierte en una exigencia latente En las charlas de los raperos 
es común escuchar las conquistas sexuales y la búsqueda de algunas parejas. 

Mediante el dominio masculino hacia la vida sexual de las mujeres, a estas se le impone mantener en 
privado sus relaciones con hombres para evitar sanciones sociales, ya que a la mujer se le desacredita si se 
expresa su libertad sexual (Bourdieu, 2000). En cambio, el hombre alardea de sus encuentros sociales y entre 
más personas lo sepan obtiene mayor reconocimiento. El lenguaje fálico utilizado por los sujetos también for-
ma parte de un posicionamiento dominante con relación a los demás. En las expresiones de los raperos es muy 
común escuchar alusiones al órgano sexual que denotan una relación de dominio: “soy vergas”, “bien reata”, 
“siempre firme”. 

En una entrevista grupal me di cuenta de que los raperos constantemente expresaban haber tenido 
encuentros sexuales y se admiraban de dichas hazañas como si fueran dignas de contarse para que todos 
se enteraran. Percibía que los raperos no parecían molestarse cuando sus amigos comentaban entre burlas 
situaciones en que algún rapero era descubierto en la intimidad con una joven. Sus hazañas heroicas se 
resumían al cumplimiento de uno de los mandatos hegemónicos de la masculinidad, a saber, reafirmar de 
manera constante su heterosexualidad (Olavarría, 2001). 

Otro aspecto relacionado a la muestra de virilidad de los exponentes en el proceso de trabajo de campo 
fue en una reunión cotidiana entre un crew de raperos y miembros de un barrio. Ellos se encontraban en las 
afueras de una casa ubicada en un callejón de la colonia el Zalate. Fue un domingo por la tarde, y los raperos 
me comentaron que estarían reunidos en dicho territorio. Cuando llegué al lugar la mayoría de ellos estaban 
tomando, y algunos refirieron que un día antes habían tenido una fiesta y que ya llevaban dos días bebiendo. 
Al momento de acercarme a uno de ellos, comencé a platicar mientras nos dirigíamos a las canchas donde 
se reúnen. En el transcurso de una calle pasó una joven y se acercó a ella para decirle que si la acompañaba. 
Debido a que la joven ni siquiera se volvió a ver al rapero, este último comenzó a chiflarle y le habló de manera 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 13

1-24

insistente. El rapero siguió caminando y me comentó que salía con varias mujeres, mejores que la joven que 
acababa de pasar. En ese momento percibí que el rapero realizaba dichas acciones y las normalizaba como 
una forma de conquista masculina, sin pensar siquiera el aspecto incómodo y el hostigamiento que debió 
sentir la joven. Tales aspectos me hicieron pensar en una normalización bastante arraigada de dicha conducta 
hipermasculina. No obstante, uno de los aspectos paradójicos en los relatos de algunos raperos que tienen hijas 
se denota al escuchar su sobreprotección hacia ellas. El rapero PEVS señaló lo siguiente: “Tengo dos niñas y 
las respeto; primero son ellas, y hago lo que sea para que nada les pase” (comunicación personal, 20 de febrero 
de 2022). 

La idolatría de la mujer, en el caso de las hijas en el periodo de la infancia y de la madre, se demarca en los 
testimonios de los raperos. No obstante, en sus parejas y con sus hermanas mayores o conocidas es notable una 
búsqueda de control con prohibiciones relacionadas a los círculos sociales que pueden frecuentar y el ejercicio 
de su sexualidad. La creencia de los sujetos de estudio acerca de que el cuerpo de la mujer es un símbolo de 
virilidad influye en la cosificación del cuerpo y su uso simbólico en los tatuajes. 

En otra oportunidad de acercarme a los espacios de los raperos pude reunirme con el crew Evil Side en la cancha 
de futbol cercana a su localidad. En dicho espacio había una veintena de sujetos jugando futbol, mientras 
que otros esperaban a que un equipo perdiera para entrar a jugar. Solamente había mujeres en el papel de 
espectadoras, las cuales se dedicaron a estar conversando y viendo su celular, y esto me hizo dar cuenta que 
dicho espacio también era netamente exclusivo para hombres, como práctica de ocio y como punto de reunión 
entre los miembros de sus agrupaciones.

La relación del género femenino en los espacios sociales representa un poder simbólico que manifiesta 
su virilidad (Conell, 2003). Las mujeres que se relacionan con los raperos se les asigna un rol de compañía, ya 

Figura 1. Representación de la virilidad de los raperos a 
partir de sus tatuajes de partes corporales femeninas

Fotografía: Julio Hernández, 23 de enero de 2022



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 14

sea como amigas o novias. En los círculos de socialización no destacan un papel central en las conversaciones 
o en las jerarquías entre los raperos. Sin embargo, pocas mujeres sí se consideran parte del barrio. Dichas 
integrantes frecuentan los espacios de reunión de los raperos, ya sea en la calle o eventos, y no se afrentan de 
ser desacreditadas por los vecinos o familiares al juntarse con ellos. Esto me permitió evidenciar que el papel 
de los raperos hombres predomina. 

Al respecto, los hombres recurren a las mujeres para legitimar su masculinidad y sus acciones machistas 
de dominio y virilidad. Cuando se encuentran en el espacio público, los raperos especifican las partes 
corporales de la mujer y exageran su apreciación. Dicha fragmentación corporal forma parte de sus prácticas 
representacionales hipermasculinas y de la sexualización del género femenino de manera estereotipada (Hall, 
1997). Las alusiones físicas de la mujer pasan por una evaluación de los raperos que expresan en sus procesos 
de interacción, con un sentido de validación o desacreditación para posteriormente buscar un encuentro sexual.

Para los raperos que tienen hijos, la paternidad se convierte en una responsabilidad que asumen como parte de 
lo que ellos consideran que debe hacer un hombre. Algunos de los entrevistados expresan diversas dificultades 
o conflictos para llevar a cabo esta acción y realizar sus rutinas de convivencia entre sus amistades de la colonia 
o el crew.  

	 Con relación a las transformaciones que se generan en las sociedades, los hombres encuentran cada 
vez más difícil asumir el mandato de ser los únicos proveedores y padres de familia. La incapacidad de los 
sujetos por no cumplir con los mandatos sociales tiene como consecuencia algunos cambios de la identidad, 
lo cual concibe Montesinos (2002) como la crisis de la masculinidad. Se ponen en tensión los hilos que 

Figura 2. Raperos en compañía de sus amigas y novias 
en un evento de rap

Fotografía: Julio Hernández, 27 de marzo de 2022



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 15

1-24

movilizan los mandatos masculinos hegemónicos, con situaciones constantes en que los sujetos replantean sus 
representaciones, o en su defecto, titubean de sus certezas. 

Representación de la masculinidad en el videoclip titulado 23 de Gabriel ES (2020) 

Diseño del videoclip
La canción titulada “23” es protagonizada por Gabriel ES, y en ella presenta una legitimación del crew Evil 
Side, quienes se caracterizan con una serie de atributos identitarios. Asimismo, el exponente emplea una serie 
de rimas en forma de tiradera hacia sus antagónicos para desacreditarlos. En esta producción expongo algunos 
elementos de los raperos para representar su masculinidad en la canción. 

El videoclip se grabó en la colonia Villas de Guadalupe, esquina con Av. Malecón, en el municipio de 
Guadalajara. La realización del audiovisual se hizo en horario nocturno, cerca de los alrededores donde se 
reúne el crew de los raperos. En las tomas aparece una avenida amplia de tres carriles en cada lado; en ella 
transita el rapero arriba de una camioneta. En otra parte de la grabación se muestra una calle pavimentada con 
piedra ahogada en la que se reúne el rapero con sus demás amigos y miembros de la agrupación. Algunas tomas 
se realizan afuera de una casa de dos pisos que se encuentra llena de grafitis, la cual se ha convertido en el punto 
de reunión de los integrantes de la agrupación.

Tabla 1. Ficha técnica del videoclip 

Fuente: elaboración propia con base en los datos del videoclip.

Videoclip

Duración

Formato

Fecha de publicación

Enlace

Descripción

23 del rapero Gabriel ES

2:45 minutos

Video Digital (MP4)

23 de diciembre de 2020

https://www.youtube.com/watch?v=XHCGBdV8s7E

El videoclip forma parte del subgénero musical conocido como rap 
malandro; se encuentra protagonizado por el rapero Gabriel ES, 
integrante de Evil Side.



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 16

Figura 3. Videoclip del rapero Gabriel ES

Fuente: captura de pantalla extraída del videoclip del rapero

En el videoclip participan 12 personas, que están reunidas afuera de una casa con la fachada llena de grafitis; 
algunos son integrantes del crew Evil Side. Asimismo, en el video aparecen otros amigos que no son parte de 
dichas agrupaciones y una mujer que se dedica al trabajo sexual (aspecto que se enuncia en las charlas informales 
con los raperos). En la modalidad sonora, el beat de la canción es de 90bpm, con un sentido más lúdico y con 
algunos efectos de sonidos de objetos en algunas partes de la canción. La composición del videoclip mediante 
la modalidad verbal se encuentra constituida por un preludio de la canción, un verso conformado de seis 
estrofas, y un coro que se repite dos veces, así como algunas frases sueltas al final. El carácter icónico aparece 
en la parte final con el logo de Evil Side con letras blancas y fondo negro, el cual utilizan para distinguirse 
como agrupación. 

Análisis del discurso textual y visual
En el siguiente apartado destaco en la tabla 2 la letra musical del rapero con algunos elementos que forman 
parte de sus representaciones de la masculinidad, mediante el uso de algunos atributos de su agrupación, la 
escenificación de algunas prácticas y el recurso de artefactos en el videoclip. 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 17

1-24

Fuente: transcripción de la letra con base en el videoclip. 

Tabla 2. Letra musical del rapero

Gabriel ES “23”, 23 dic 2020

Interludio
Después de las 12 tengo pensado salirme, 
aunque a veces sé que lo malo me daña.
Tranquilo, esas cosas pasan, 
mi cuadrilla me acompaña a donde vaya.

Here we are going down, homie wari s going down, 
en las calles también conocen mi nombre.
Par de locos que en la guerra no se esconden, 
nos acostumbramos a que la muerte aquí ronde.

Here we are going…
Tumbado a lo low, yeah!

Estrofa 1
Jordan en los 90`s, estilo que no tienen, 
tumbado en la camioneta, como sueñan ustedes. 
los ojos siempre están rojos, la mirada bien placoza, 
aquí solo hay espinas, se marchitaron las rosas.

Estrofa 2
Diles que hay, dale tu acelera, 
a la cima sin padrino, Evil Side en la playera.
Nos aman allá afuera, nos aman sus rameras, 
y así se atreve a decir que ellos son la nueva era.

Estrofa 3
Nah! todo tranquis, si quieren les presto Flow, 
que yo abuso del que tengo, siempre tumbado a lo low.
Rider-rider, me la vivo por los aires, 
si no se sabe este baile mejor no trepe a este baile.

Estrofa 4
Donde hay pura crema ofrecemos variedad, 
nos burlamos del sistema, brillamos sin luz solar. 
Dale prende pa volar, que caeré bien pa brincar, 
hasta el suelo mi carnal, vuelan chispas por la cuadra. 

Estrofa 5
Con el humo es que se van, más yo aquí me quedo, 
mil por ciento verdadero, con mi estilo pandillero. 
Voy dejando en alto al gueto, como tu quisieras -perra-, 
y a mi barrio bien marcado tú lo vez en las aceras.

Estrofa 6
Yo no sé qué esperas, si la saco pues detónele, 
sino devuelve a papi, las armas no son pa jóvenes.
Y aquí puro delincuente ves… 
rayas en los brazos y otras rayas en el cel.

Coro
Así que conmigo no, no le juegues al cabrón, 
sabemos lo tuyo, morro tú, tú eres maricón.
Acaso los guerreros por eso nos distinguimos, 
la familia sigue unida y sin miedo al enemigo.

perra… es la Evil Side, yeah!   

Así que conmigo no, no le juegues al cabrón, 
sabemos lo tuyo, morro tú, tú eres maricón.
acaso los guerreros por eso nos distinguimos, 
la familia sigue unida…



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 18

En la tabla 3 presento algunos elementos textuales que el rapero expone en la canción para legitimarse a él mismo 
y a su agrupación. Extraigo las acciones y atributos patriarcales mencionados en la canción, especialmente 
aquellos que forman parte de su representación de la masculinidad y con los que se posiciona frente a los 
adversarios.

Tabla 3. Análisis textual del videoclip

Legitimadoras 
En la rima “después de las 12 tengo pensado salir, aunque sé 
que lo malo me daña” habla de que pese a los riesgos que hay 
al momento de salir a la calle en horario nocturno, el rapero 
decide hacerlo.  

En la rima “en la guerra no se esconde” menciona que la 
agrupación a la que pertenece no huye de los enfrentamientos 
como mandato masculino, y al contrario, estos se encuentran 
obligados a responder, con la finalidad de darse a respetar y ser 
reconocidos por sus pares. 

En la frase “nos burlamos del sistema” el exponente hace 
referencia a su carácter trasgresor, ya que hace caso omiso al 
irrumpir el orden y expresa no importarle ser amonestado por 
los cuerpos de seguridad.

En la frase “nos aman sus rameras”, la virilidad de los 
raperos es considerado como unos elementos importantes de 
su representación de la masculinidad. Mencionan a las rameras 
como una expresión peyorativa utilizada para hacer referencia a 
las mujeres que se dedican al trabajo sexual. El rapero expresa 
que estas mujeres son de la pertenencia de los adversarios en 
la frase “sus rameras”, también como un aspecto subordinador 
hacia la mujer. Los exponentes mencionan que estas mujeres 
los prefieren a ellos, lo cual quiere decir que son más hombres 
que los otros.

“Si la saca pues detónele, sino devuelve a papi, las armas no 
son pá jóvenes” se relaciona con el mandato masculino de la 
valentía. Al momento de encontrarse con una posible amenaza 
con arma de fuego, el sujeto no expresa sentir miedo de ser 
agredido. Incluso, el rapero reta a que el adversario dispare el 
arma y no solo la muestre para amenazar; con ello también se 
cuestiona la hombría del otro.

Legitimadores
El rapero caracteriza a sus cercanos como un “par de locos”, ya 
que estos rompen con lo que racionalmente hacen las personas, 
desde sus conductas, pensamientos trasgresores y elementos 
que conforman su subjetividad. Ser percibido como loco 
también ayuda como una forma de intimidación y así se evita 
que alguien se meta con esa persona, pues no se sabe lo que sea 
capaz de hacer. 

En la expresión “mirada placoza” describe un elemento 
importante de la fachada de los sujetos a partir de miradas 
amenazantes, con la finalidad de intimidar y demostrar su 
agresividad.

El rapero caracteriza a sus cercanos con la expresión “aquí 
puro delincuente ves”, ya que normaliza la implicación de sus 
amigos en acciones ilícitas como un aspecto que los distingue al 
no tener miedo de ir a la cárcel o ser asesinados.  

La adscripción “guerreros” habla de un nosotros que cumple 
con las exigencias masculinas de valentía como un valor 
indiscutible y de poder afrontar peligros con el uso de la fuerza. 

En el extracto de la rima que dice “sin temor al enemigo” el 
rapero niega la contraparte de la valentía, es decir, ser temeroso. 
No tener miedo al enemigo es afrontarlo y no huir de las 
problemáticas que se lleven a cabo. 

Deslegitimadores
En la letra musical aparece en dos ocasiones la adjetivación 
del adversario como perra, expresión peyorativa que refiere al 
género femenino, la cual desacredita la hombría del adversario 
al compararlo con una mujer.

Otra expresión peyorativa que adjetiva al rapero es la de 
maricón, la cual es utilizada para denigrar a personas gay. El 

Acciones
(Experiencias, prácticas culturales y cotidianas)

Atributos
(Adjetivos, valores, códigos)



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 19

1-24

La tabla 4 analiza la modalidad visual del videoclip. Se extraen aquellos elementos narrativos que participan en 
la expresión de su masculinidad. Para esto, se toman en cuenta los espacios en los que los sujetos hacen posible 
sus expresiones, los objetos que potencializan su discurso como sujetos dominantes y los movimientos, gestos 
y símbolos de los participantes en la producción audiovisual.

Tabla 4. Elementos visuales para la representación del territorio

La calle en horario nocturno 
es un espacio en el que se 
encuentran numerosos riesgos, 
desde personas agresivas, 
o algún problema con los 
cuidadores que forman parte 
de la plaza. Asumir este riesgo 
expresa su valentía. A pesar de 
los peligros ellos hacen uso del 
espacio. 

Otra escena muestra el 
exterior de una casa de dos 
pisos que se encuentra llena 
de grafitis con los nombres de 
los integrantes del crew y con 
el nombre de la agrupación 
en letras grandes en la parte 
superior de la marquesita de 
la casa. Ahí se encuentran 
reunidas 12 personas, la 
mayoría hombres y dos 
mujeres.  

En el videoclip aparecen dos armas de fuego; la primera 
la porta el rapero entremetida en la parte de enfrente 
del pantalón y la otra la sostiene otro sujeto con 
cubrebocas, quien apunta hacia la cámara como forma 
de intimidación y agresividad, al ser capaz de dañar a 
una persona.

Aparece una camioneta de modelo antiguo color 
gris, que fue modificada estilo low rider, lo cual se 
considera un elemento que forma parte de la cultura 
chicana, en que los hombres son aficionados a la 
reparación y modificación de estos coches como una 
práctica masculina. El vehículo aparece en numerosas 
ocasiones, ya sea en movimiento como estacionada 
afuera del establecimiento donde se encuentran los 
integrantes del crew.

Se ven botellas de cerveza y dos cartones que se 
encuentran a pie de la banqueta, consumo que realizan 
los sujetos sin verse preocupados que están cometiendo 
una falta administrativa, lo cual se enlaza en su letra 
musical al no preocuparse de que los elementos de 
seguridad los puedan detener.  

En las tomas los raperos 
muestran algunos gestos serios 
e intimidantes para mostrarse 
duros en el proceso de grabación; 
otros también aparecen alegres y 
riendo.

En las tomas se muestra a la 
mujer exponiendo sus pechos 
y moviéndolos. Al final de la 
canción ella hace pasos de twerk, 
que consiste en bailar de espaldas 
y mover el trasero; para esto, se 
levanta el vestido para moverse 
y mostrarse en ropa interior. En 
el proceso del baile, algunos 
integrantes de la agrupación le 
tocan el trasero a la mujer. Entre 
risas posan a la cámara como 
forma de manifestar su virilidad 
sexual y confirmar su hombría 
entre sus pares. 

Deslegitimadores
El rapero expresa “No le juegues al cabrón” como una 
advertencia y pone a prueba la valentía del otro. 

rapero compara al adversario con estas para denostar su hombría.

Espacios Artefactos, vestimenta y consumos Gestos, movimientos,
señas y símbolos

Fuente: elaboración propia con base en los datos del videoclip. 

Fuente: elaboración propia con base en los datos del videoclip. 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 20

Interpretación: la representación de la masculinidad en el videoclip 
En el videoclip 23 de Gabriel ES se identifica como la temática central la representación que hace el rapero 
de su subjetividad masculina, la cual se encuentra constituida a partir de narrativas que demarcan la propia 
caracterización del sujeto y los aspectos patriarcales de valentía, virilidad, hipersexualidad, fuerza y dominio 
masculino. 

En la modalidad textual de la canción “23” de Gabriel ES este manifiesta las relaciones de dominio que 
buscan imponer, las cuales se encuentran fuertemente enlazadas con el enaltecimiento de sus atributos por 
encima de los que caracterizan a los adversarios. Algunas expresiones utilizadas por el rapero denotan el 
carácter opuesto de la masculinidad de los sujetos al asemejarlos con el género femenino y con los homosexuales 
como forma de ofensa. Además, destaca su virilidad al decir que él y su crew son preferidos por las mujeres 
cercanas a sus adversarios, lo cual participa como un elemento representacional para demostrar la hombría de 
los sujetos. En la canción se enuncia una diferenciación de los sujetos adversarios, en que es desacreditado 
mediante ofensas que fungen como mecanismo envuelto de estereotipos acerca de su capacidad de conquista 
sexual.  

El atributo masculino que el exponente presenta en el videoclip también hace uso de algunos adjetivos 
que lo avalan a él y a su agrupación como fuertes y valientes, en las que se narra la realización de acciones que 
los adversarios no llevan a cabo. Esto les permite demarcarse como sujetos que no temen realizar acciones que 
pongan en peligro su integridad e incluso su vida. 

	 En las rimas se enuncia la tiradera del rapero en forma de amenaza hacia los adversarios. La 
intencionalidad de la letra expresa una relación de dominio impuesta para invalidar al adversario debido al 
liderazgo que mantiene el exponente con el respaldo de su agrupación, lo que permite enunciar una influencia 
importante en sus cercanos que validan su hombría. En la modalidad visual el rapero se presenta en el videoclip 
en compañía de un cúmulo de sujetos que son respaldados por sus pares como muestra de poder. El respaldo 
de su crew le brinda un atributo que lo ratifica entre sus pares para presentar una superioridad jerárquica. 

La muestra de armas y la expresión de amenazas con el uso de ellas demuestra su dureza y crueldad, como 
un mandato masculino de ser capaces de hacer daño al otro. El uso de estos artefactos ratifica la disposición a 
la violencia para asumirse como hombres y no dejarse del adversario al momento de querer ser intimidado o 
al ocurrir un problema. 

La cosificación de la mujer como objeto sexual es una de las representaciones de la masculinidad 
hegemónica que expresa la virilidad de los sujetos (Montesinos, 2002). Este lente sexista se manifiesta en 
el videoclip a partir de la participación de la mujer dedicada al trabajo sexual. El mandato de la virilidad 
subordina al género femenino en calidad de objeto de consumo o mercancía (Bourdieu, 2000). El recurso visual 
de que aparezcan mujeres tiene diversas intencionalidades: en un caso los exponentes buscan que participen 
mujeres provocadoras como una estrategia de mercadotecnia, es decir, para que el videoclip sea atractivo para 
los espectadores, que en su mayoría suelen ser hombres. Esta acción les permite que su video se viralice más 
rápido y llegue a más personas, lo cual, a su vez, le permitirá al rapero obtener más views en su video y mayor 
cantidad de seguidores en sus redes sociales. 

Por otro lado, la presencia de la mujer como recurso es una de las acciones que llevan a cabo los sujetos 
para legitimarse como hombres y ser reconocidos en la escena musical. Su finalidad es instrumental y reduce 
a la mujer a su carácter erótico, con una ideación que la cosifica. Esta acción que llevan a cabo los raperos 



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 21

1-24

les permite reafirmar entre sus cercanos su hipersexualidad, que constituye una parte importante de sus 
representaciones de lo masculino en el videoclip.

Consideraciones finales
A partir de las dimensiones teóricas y los conceptos presentados, resulta pertinente considerar la riqueza 
analítica que aporta el estudio de las representaciones de la masculinidad. Los raperos afianzan su deber ser 
masculino dentro de una cultura apropiada mediante valores y creencias patriarcales, en la que su mundo social 
se encuentra permeado por mandatos de control y dominio, valentía y virilidad, aprendidos en espacios como la 
familia, los medios digitales y los círculos de amistad o colectivos que conforman la escena del rap malandro. 
Estos elementos inciden de manera directa en sus interacciones con el género femenino, configurando relaciones 
asimétricas en las que las mujeres adquieren, de forma recurrente, un papel secundario dentro del estilo de vida 
malandro e, incluso, en el espacio público. En los testimonios de los raperos se invisibiliza la subordinación del 
género femenino en relación con su participación en la escena musical, lo que contribuye a la reproducción de 
situaciones de desigualdad dentro de este subgénero.

La representación de la masculinidad se manifiesta como un emblema de reconocimiento entre los 
integrantes de la escena. La expresión “se podrá dudar de su talento musical, pero nunca de su hombría” 
sintetiza la centralidad que adquiere la virilidad como criterio de validación simbólica. A partir de los discursos 
analizados, fue posible inferir el carácter frágil de esta masculinidad cuando se pone en duda la valentía, la 
fuerza, la virilidad, la misoginia o la insensibilidad de los raperos, rasgos que también se observan en otros 
entornos musicales, como la música regional, los narcocorridos y el reguetón.

No obstante, la información obtenida no permite emitir afirmaciones generalizadas que descalifiquen a 
todos los raperos como machistas, ya que se identificó una heterogeneidad de posicionamientos individuales. 
Aun así, el espectro representacional dominante en la escena del rap malandro continúa alineado con preceptos 
de una masculinidad hegemónica, en los que se explicita un dominio sustentado en elementos expresivos 
asociados a lo que tradicionalmente se considera ser, aparentar y actuar como hombre. Esta situación evidencia 
una brecha de género que incide en el tejido social y contribuye a procesos de exclusión y segregación.

El análisis del carácter representacional de la masculinidad permite comprender las dinámicas que 
estructuran la escena musical del rap malandro y los desafíos que enfrentan las mujeres y otras identidades 
de género u orientaciones sexuales para generar espacios y condiciones más igualitarias dentro de este ámbito 
cultural.

A partir de este entramado de elementos representacionales que fue posible analizar, se abren múltiples 
retos para profundizar en sus formas de expresión y en los posibles cambios que puedan emerger al interior de la 
escena. Estos procesos podrían favorecer transformaciones orientadas a la emergencia de nuevas masculinidades 
y a la reconfiguración de los posicionamientos dominantes. La revisión crítica de estos mandatos masculinos 
abre la posibilidad de explorar estilos de vida alternativos que contribuyan al bienestar de los exponentes y a la 
reducción de riesgos asociados a la reproducción de modelos tradicionales que continúan afectando a jóvenes 
en contextos urbanos como el tapatío.



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 22

Referencias
Becker, H. (2011) “Cómo es que los músicos hacen música juntos” En: Faulkner, R. y Becker, H. El Jazz en 

acción: la dinámica de los músicos sobre el escenario. México: Siglo XXI editores. 
Bonino, L. (noviembre de 2004) “Los Micromachismos”. En Revista Cibeles, Nº 2, España, Ayuntamiento de 

Madrid, pp. 1-6. 
________, (1994) Varones y comportamientos temerarios. En Actualidad psicológica,210, Argentina, pp 4-6.
Bourdieu, P. (2000) La dominación masculina. Barcelona: Anagrama.
_________, (1997) Razones prácticas: sobre la teoría de la acción. Barcelona: Anagrama. 
Butler, J.  (2007) El género en disputa. El feminismo y la subversión de la identidad. Barcelona: Paidós. 
Conell, R. (2003) Masculinidades. México, D.F: Universidad Nacional Autónoma de México.
Beauvoir, S. (1949) El segundo sexo. España: Pocket Edhasa. 
Elías, N. (2016) El proceso de la civilización. Investigaciones sociogenéticas y psicogenéticas. México: Fondo 

de Cultura Económica.
Geertz, C. (2003) La interpretación de las culturas. España: Gedisa.
Goffman, E. (1997) La presentación de la persona. Argentina: Amorrotu editores. Argentina.
Hackford, T. y Gershwin, J. (1993) Blood In, Blood Out. Estados Unidos: Hollywood Pictures.
Hall, S. (1997). Representation: Cultural Representations and Signfying Practices. London/New Delhi: Sage.
Kress, G. (2010) Multimodality: a social semiotic approach to contemporary comnunication. USA y Canadá: 

Routledge. 
La Silla Rota (27 de enero de 2022) Ella es Yoss Bones, la rapera salmantina que apareció en Times Square. 

Recuperado de: https://lasillarota.com/guanajuato/vida/2022/1/27/ella-es-yoss-bones-la-rapera-salmantina-
que-aparecio-en-times-square-316270.html  

Marcial, R. y Vizcarra, M. (2017) Puro loko de Guanatos: Masculinidades, violencias y cambios generacionales 
en grupos de esquina de Guadalajara. México. H. Ayuntamiento de Guadalajara.

__________________, (2014). Porque así soy yo: Identidad, violencias y alternativas sociales entre jóvenes 
pertenecientes a “barrios” o “pandillas” en colonias conflictivas de Zapopan. Zapopan: Colegio de Jalisco.

Martín-Rojo, L. (2003) “Análisis crítico del discurso. Fronteras y exclusión social en los discursos racistas”. 
En: Análisis del Discurso: manual para las Ciencias Sociales. Íñiguez, L. (Editor). Editorial UOC, España, 
pp. 157-191.

McFarland, P. (2008) Chicano rap: gender and violence in the post-industrial barrio. Austin: University of 
Texas Press. 

Montesinos, R. (2002) Las rutas de la masculinidad: Ensayos sobre el cambio cultural y el mundo moderno. 
México: Gedisa.

Olavarría, J. (2001) “Invisibilidad y poder: Varones de Santiago de Chile”. En: Hombres e identidades de 
Género. Investigaciones desde América Latina. Universidad Nacional de Colombia, Bogotá, pp.153-264.

Segato, R. (2003). Las estructuras elementales de la violencia. Ensayos sobre género entre la antropología, el 
psicoanálisis y derechos humanos. Buenos Aires: Editorial Prometeo.

Schmitt, C. (2009) El concepto de lo político. España: Alianza Editorial.
Zaluar, A. (diciembre 2010) “Youth, drug traffic and hypermasculinity in Rio de Janeiro”. En: Vibrant Virtual 

BrazilianAnthropology, vol. 7, núm. 2, pp. 7-27.



Vol. 1 Núm. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120

Contextualizaciones Latinoamericanas| 23

1-24

Zubillaga, V. (julio-septiembre 2007) “Los varones y sus clamores: los sentidos de la demanda de respeto y las 
lógicas de la violencia entre jóvenes de vida violenta de barrios de Caracas” En: Espacio Abierto vól.16, 
núm. 3, Venezuela: Universidad de Zulia, pp. 557-608. 



“Débiles aquí no”: representaciones de la masculinidad en los raperos adscritos al estilo malandro en el AMG

Hernández, J.

Contextualizaciones Latinoamericanas| 24

1 José Luis Maldonado, conocido como C-Kan, o el perro de la C (la C por pertenecer a un barrio llamado la 
Cancha 98) es originario de la colonia Cuauhtémoc, municipio de Guadalajara, Jalisco, México. A sus 37 
años se ha convertido en un rapero famoso de talla internacional, y es el mayor referente del rap malandro 
en la Perla tapatía. El rapero supera los 8 millones de subscriptores en su canal de YouTube, siendo el MC 
mexicano que ha conseguido mayor cantidad de seguidores.

2 La rapera Yoss Bones ha sido la única rapera que en últimas décadas logró posicionarse en dicha escena 
predominada por hombres. En numerosos videos participa con raperos adscritos al estilo malandro, tales 
como Lefty SM, Neto Peña, Toser One y Santa fe Klan. También colabora con raperos internacionales como 
Akapellah y Sharif. En enero de 2022 fue reconocida por Spotify como la artista del mes, y apareció en la 
pantalla principal de Times Square (La Silla Rota, 2022). Además, tiene más de 935 mil seguidores en su 
canal de Youtube, muy por encima de otras raperas mexicanas como Hispana, Leyzzy y Leymy.  

3 Esta expresión se popularizó por emplearse en la película Blood by blood (1991) y muestra un posicionamiento 
temerario instaurado por las pandillas chicanas en los Estados Unidos de América.  

4 En los tatuajes se pueden encontrar personajes como Pancho Villa, Emiliano Zapata o guerreros aztecas.


