Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

Cristianismo liberacionista: una herramienta

teorica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

DOI: https://doi.org/10.32870/cl.v1i34.8107

Dr. José Melecio Figueroa Rodriguez*
ORCID: 0009-0002-8444-4823

Universidad Auténoma de Baja California, México

Resumo

En este articulo se revisa la categoria de cristianismo liberacionista, propuesta por Michael Lowy para el
estudio del fenémeno religioso emanado de la teologia de la liberacion y las Comunidades Eclesiales de Base
en la segunda mitad del siglo XX, sefialando la importancia que tuvo este cristianismo para los movimientos
sociales, politicos y de liberacion que ocurrieron en esa época. Este estudio se centra en la experiencia de dichas
Comunidades en la ciudad de Mexicali, México, quienes han participado mayormente en el movimiento urbano-
popular, es decir en la lucha por la vivienda y los servicios publicos, pero también en distintas movilizaciones
politicas, ecologistas, feministas y de educacion popular.

Palavras-chave: Teologia de la liberacion, Comunidades Eclesiales de Base, Cristianismo liberacionista,
Movimiento urbano-popular, Religiosidad popular

* Doctor en Sociedad, Espacio y Poder por la Universidad Autonoma de Baja California. También es docente en el area de So-
ciologia, impartiendo clases sobre teoria latinoamericana. Sus temas de interés son la religiosidad, los movimientos sociales, la

ideologia y los procesos populares. Correo: jose.melecio.figueroa.rodriguez@uabc.edu.mx

:
Contextualizaciones (Latincamericanas ‘ /



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

Liberationist Christianity: a theoretical tool for the study of Latin American religiosity

Abstract

This article reviews the category of liberationist Christianity, proposed by Michael Lowy for the study of the
religious phenomenon emanating from liberation theology and the Basic Ecclesial Communities in the second
half of the twentieth century, pointing out the importance of this Christianity for the social, political and
liberation movements that occurred at that time. This study focuses on the experience of these communities
in the city of Mexicali, Mexico, who have participated mainly in the urban-popular movement, that is, in the
struggle for housing and public services, but also in various political, environmental, feminist and educational
mobilizations.

Keywords: Liberation theology, Base Ecclesial Communities, Liberationist Christianity, Urban-popular
movement, Popular religiosity

Introduccion

Entre las décadas de 1960 y 1980, en América Latina se vivié un momento de notable efervescencia politica,
con revoluciones y contrarrevoluciones, rebeliones y represiones, etcétera. En practicamente todos los paises
de la region encontrabamos movimientos de liberacion, que, aunque con vicisitudes propias, tenian en comin
la busqueda de un cambio radical en las politicas econdmicas y sociales del momento.

Esto perme6 hasta la Iglesia catdlica, tanto en su feligresia como en su estructura. La teologia de la
liberacion se convirtid en la version cristiana de estos movimientos politicos. Ella fue, y en gran parte sigue
siendo, la expresion de cristianas y cristianos que interpretan su fe desde una perspectiva social y de “opcion
preferencial por los pobres”, como ellos mismos sefialan.

Las Comunidades Eclesiales de Base (CEB) se convirtieron en el brazo organizativo de esta teologia de la
liberacion; aunque siguen girando mayormente en torno a la parroquia, no limitan su trabajo a lo eclesial, sino
que la comunidad, el barrio, las demandad populares, se ponen al centro de su fe. De ahi que las CEB hayan
alimentado numerosas luchas sociales y politicas durante estas décadas. Por ello, Michael Lowy, el autor que
nos sirve de referencia para este trabajo, insiste en que las palabras “teologia”; o “eclesial” no hacen justicia a
la profundidad de su dimension politica y participativa.

Si bien, ni la teologia de la liberacion ni las CEB son lo mismo que en aquellas décadas, no habria que
minimizar en ningin sentido su participacion actual. Ellas siguen presenten en barrios, colonias, rancherias,
pueblos, etcétera, donde hasta la fecha ponen su granito de arena en distintos niveles de reivindicaciones,
desde lo barrial hasta lo estructural; desde exigir servicios publicos, hasta participar en la creacion de partidos
politicos, pasando por movimientos feministas y ecologistas.

En el caso de Mexicali, que es el que aqui se estudia, las CEB participaron activamente en varios
movimientos urbano-populares. De hecho, se puede decir que la colonia Robledo y las CEB nacieron a la par, en
la década de 1980. Dicha colonia fue fruto de una llamada “invasion”, donde cientos de familias se apoderaron
de terrenos y empezaron a construir sus casas, obligando a las autoridades a regularizar las posesiones. A la par,
el sacerdote Jesus Mufioz comienza con los esfuerzos para construir el templo, el cual se hizo con el esfuerzo

-
Contextualizaciones ;%/d/mmnwfina/z(/fj

~



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

de las y los primeros colonos. La actividad comunitaria y parroquial nacieron en conjunto. Desde entonces su
actividad religiosa, barrial y politica practicamente no ha cesado, aunque con altibajos.

Desde la perspectiva analitica adoptada en este estudio, la teologia de la liberaciéon como las CEB es
eminentemente latinoamericana, y los espacios académicos e investigativos la han descuidado. Especialmente
la categoria de cristianismo liberacionista, propuesta por Lowy, un afamado tedrico marxista de estas latitudes,
no ha hecho el suficiente eco a pesar de haber sido expuesta hace més de 20 afios.

Este trabajo se propone dos objetivos:1) Hacer ver que tanto la teologia de la liberaciéon como las CEB
siguen siendo relevantes al momento de querer entender la participacion popular, porque si bien han disminuido
cuantitativamente, la presencia politica en los barrios y colonias donde se encuentran es notable. Y 2) que esta
relevancia a la vez trae consigo una vigencia del ya mencionado concepto cristianismo liberacionista, el cual
apunta a, si se me permite la expresion, una religiosidad que rebasa el campo religioso.

Metodologia

Lo aqui presentado es parte de los resultados de mi tesis doctoral, elaborada entre 2021 y 2024. En ese periodo,
se realizaron entrevistas a profundidad a lideres y liderezas de las CEB en su barrio, y todas ellas también
participantes de distintos movimientos urbano-populares. La guia de preguntas fue la siguiente:

Preguntas guia para lideres

(Como comenzo a participar en las CEB? ; Como eran sus reuniones? ;Qué tematicas se abordaban?
(Qué actividades se hacian? ;Como era su relacion con la parroquia?

(Recuerda haber participado en algin movimiento social a partir de las CEB? ;En cuéles? ;Como
era la participacion de usted? ;Codmo era la participacion de las CEB?

(Qué liderazgos recuerda tanto de las CEB como de otros movimientos? ;Cémo se movilizaban
tanto ellos como las bases? ;Con qué organizaciones o grupos recuerdas que las CEB hayan hecho
alianzas?

(Cual crees que eselaporte de las CEB alos movimientos sociales? ; Qué caracterizaalaespiritualidad
de las CEB? ;Como crees que influye la participacion politica en las CEB propiamente?

Asi mismo, se realizaron observaciones en sus eventos comunitarios, pues la gran mayoria son abiertos al
publico. Aqui distingui tres tipos de actividades o eventos: religiosos, comunitarios y politicos. Aunque, como
se notard, la linea que divide a unos de otros es muy delgada, e incluso podria decir que para las y los militantes
de las CEB, esta separacion es inexistente. A continuacion, se expone la guia de observacion:

-
Contextualizaciones %I/ﬁ/w{u/w/{iﬁmm/}



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

Guia para observacion de campo

(Qué evento se estd observando? ;De qué trata? ;Codmo se hizo la invitacion? ;Quiénes participan?
(En qué espacio se dio? ;Qué temas son los principales? ;Coémo es la interaccion entre las y los
participantes?

(Hay elementos religiosos notables; imagenes, cantos, liturgia? ;A qué hacen referencia? ;Hay
personas con alglin cargo eclesiastico como sacerdotes o religiosas? ;Como es su participacion?

(Hay elementos politicos notables? ;A qué hacen referencia? ;Qué tipo de elementos encontramos:
imagenes, frases, cantos, discursos? ;Hay personas de otras organizaciones politicas 0 movimientos
sociales? ;Como es su participacion?

(Es notable la relacion entre religion y politica? (En qué elementos se puede apreciar una
convergencia entre politica y religion?

Losresultados de estas entrevistas y observaciones se conjugaron con el concepto ya mencionado de cristianismo
liberacionista, propuesto por Micheal Lowy. Esto para saber si su perspectiva, pensada principalmente para la
realidad de Brasil y Centroamérica, es aplicable también para una comunidad del norte de México, lo cual nos
haria estar mas cerca de una vision latinoamericana del término.

Cristianismo liberacionista: Historizado y comunitario
En las Comunidades Eclesiales de Base es notable que religiosidad, politica y comunidad tienen un rol conjunto.
Es decir que, si queremos analizar uno sin lo otro, no se entenderia completamente. Por este motivo, el pensador
brasilefio Michel Lowy (1999) propuso el término cristianismo liberacionista. Para €1, decir que son seguidores
y seguidoras de la teologia de la liberacion es insuficiente, pues si bien esta alimenta su pensamiento, no se
limitan a ser comunidades teologicas. Sus practicas rebasan por mucho lo que podriamos entender por teologia.
Aunque no es exclusivo de ellas, en las CEB encontramos su forma mas acabada; comunidades religiosas
que tienen un fuerte vinculo con los problemas barriales y politicos. Para Lowy (2019), este cristianismo
liberacionista no solo es una propuesta tedrica o una conceptualizacion, sino que
es un acontecimiento de relevancia mundial e historica. Sectores significativos de la Iglesia en América Latina y
en otros continentes han cambiado de posicion en la lucha de clases y con sus recursos humanos, espirituales y
materiales se han puesto de parte de los trabajadores, de los campesinos, de los indigenas y de las luchas populares
para construir una nueva sociedad (p. 8).

Los grupos y comunidades del cristianismo liberacionista han influido abiertamente en la historia de América
Latina, en sus luchas politicas, en sus movimientos populares. No se han limitado a nuevas o diferentes practicas
o actividades religiosas, a proponer una nueva liturgia o una novedosa lectura de la biblia. Siempre rebasan lo
que podriamos llamar lo religioso. Por eso son liberacionistas: porque se involucran tanto en reivindicaciones
locales como en movimientos emancipatorios.

Contextualizaciones (Latincamericanas ‘ >



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

En el caso de Mexicali es notable que donde hay CEB hay movimientos urbano-populares. Estas
Comunidades nacieron junto con la colonia Robledo, y también las habia en las luchas populares de las
colonias Solidaridad, Carbajal e Hidalgo. Y mediante observaciones pude constatar que en Robledo, Satélite y
Compuertas, hay actualmente este tipo de participacion; en las tres hay actividades de limpieza en el barrio; en
Compuertas se intenta rescatar el parque publico que esta en la Compuerta Sharp, incluso se propuso un museo
comunitario del agua; en la Satélite por mucho es donde més actividades hay, tanto politicas, para unir a los
vecinos o de corte urbano-popular, como por ejemplo la lucha por el cierre del relleno sanitario a mediados de
la década de 1990 y el canal de aguas negras, este ultimo sin éxito.

Efectivamente, como sefiala Lowy, ponen a disposicion de estas luchas y actividades comunitarias todos
sus recursos humanos y materiales; entregan su tiempo para las actividades de limpieza, pero también sus
materiales para hacerlo; realizan festejos comunitarios a madres, abuelos o la nifiez, en donde ellas mismas
cooperan para la comida, no le piden a nadie externo, e igualmente se hacen cargo de toda la logistica. Lo
mismo con los recursos espirituales; en sus actividades comunitarias vemos altares con fotos de monsefior
Romero, con cirios, pero también con imagenes contra la empresa cervecera Constellarion Brands; en sus
reuniones religiosas también invitan a expertas y expertos de fuera para que analicen ciertos temas; los cantos
que hacen en sus reuniones contienen ideales reivindicativos para los sectores marginados. Aqui es claro como
las CEB ponen sus recursos al servicio del barrio y los movimientos sociales.

El pobre como sujeto de la historia

En este punto hay que decir que, si bien Lowy no es considerado un te6logo o uno de los autores de la teoria
decolonial, es claro que su trabajo se enmarca en esta perspectiva latinoamericana. El propone una visién que
parte de los movimientos cristianos de liberacion surgidos de los estratos populares, contra la dominacion
politica a la vez que renegando de un cristianismo europeo y colonial. El cristianismo liberacionista surge del
pueblo pobre, y se configura mayormente dentro del catolicismo, pero esta configuracion, como hemos visto,
solo en momentos muy especificos se vuelve revolucionaria o directamente contestataria. La mayor parte de
las veces es de una manera muy localizada con una marcada orientacion asistencial.

Incluso se podria refutar que hay muchos grupos catélicos que se involucran en la comunidad, mediante
ayudas asistenciales de diversos tipos. También hay algunos otros grupos religiosos, aunque de manera mas
indirecta, que se involucran en aspectos politicos. Es decir, las CEB o el cristianismo liberacionista no son las
unicas tendencias religiosas que ayudan y se acercan a los pobres. Pero para Lowy

la diferencia —capital— es que el cristianismo de liberacion ya no considera a los pobres como simples objeto de

ayuda, compasion o caridad, sino como protagonistas de su propia historia, artifices de su propia liberacion. El

papel de los cristianos comprometidos socialmente es participar en la “larga marcha” de los pobres hacia la “tierra

prometida” —la libertad— contribuyendo a su organizacién y emancipacion sociales (p. 290).

Mas allé del apoyo y el asistencialismo, las y los cristianos comprometidos en la liberacion, se involucran en
los procesos mismos de emancipacion. No es ayudar a los pobres sino estar con los pobres. Mas aun, no solo
es estar con ellos sino luchar con ellos. En el caso de Mexicali las CEB ponen a su disposicion los recursos,
pero rara vez comienzan algiin movimiento social, mas bien se adhieren a ellos. Salvo casos y momentos muy
puntuales, las y los participantes de las CEB no son lideres politicos, pero casi todos sus grupos de base se

. . W o. .
Contextualizaciones ,(“ lincamericandas | &



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

involucran en mayor o menor medida en los movimientos nacidos desde las entrafias de sus barrios y ciudades,
y de exigencias reivindicaciones populares.

A esto hay que agregar que estas Comunidades las podemos encontrar en colonias que aiin hoy podemos
llamar periféricas, barrios obreros y de sectores populares. Esto cada claro en el caso de Mexicali. En muchos
casos, las CEB no se posicionan como agentes externos de ayuda, sino como parte constitutiva de los sectores
populares. Ellas no ofrecen salvacion en sentido religioso, o caridad en el sentido asistencialista. Mas bien,
hacen eventos para unir a la comunidad, para concientizarla, se unen a las exigencias populares. Para la teologia
de la liberacion y las CEB, los pobres no son una parte de la Iglesia, ni siquiera un supuesto deber cristiano el
atenderlos. Mucho mas que eso, las y los pobres son la Iglesia misma.

[La] Iglesia no se constituye con independencia de ellos [los pobres] para después poder y deber preguntarse qué

hacer con ellos, sino que “los pobres son su principal sujeto y su principio de estructuracion interna”. En términos

operativos esto viene a significar que la pastoral, la administracion de los sacramentos, los ministerios, el derecho
canonico, el ejercicio de la autoridad, la teologia, la doctrina social, todo ello debe estar configurado, e historizado

en cada época de forma importante, segiin sea la realidad de los pobres (Sobrino, 2012).

Desde la teologia de la liberacion, se plantea que la Iglesia debe configurarse en torno a la realidad de los
pobres. Ellas y ellos no son su objeto sino el sujeto constitutivo de la Iglesia. Lo que defienden las CEB y
la teologia de la liberacion es una Iglesia de los pobres. Esta narrativa aparece en las entrevistas realizadas
para esta investigacion; abogaban por una “iglesia en comunidad”, “iglesia de los pobres”; criticaban a los
sacerdotes y feligreses que solo se la pasaban en el templo o queriendo sacar mas dinero; su preocupacion se
centraba en dirigir sus actividades a grupos vulnerables.

Hasta aqui tenemos que la relevancia del cristianismo de liberacion consiste en 1) su aporte material y
espiritual a los movimientos sociales en casi toda América Latina, y 2) su constitucion que tiene sus raices en
los sectores pobres y populares, tanto de la Iglesia en si, como de los barrios y colonias. El historicismo y la
accion colectiva son dos caracteristicas fundamentales de este cristianismo, y como tal, no podriamos limitarlos
a un elemento en particular; ni se enmarcan en la actividad de la Iglesia catolica, ni siguen la logica académica
de lo que llamamos movimientos sociales. Por ello, para Lowy (1999) el cristianismo liberacionista es

un concepto mas amplio que “teologia” o que “Iglesia”, e incluye tanto la cultura religiosa como la red social, la fe

y la praxis. Decir que es un movimiento social no significa necesariamente que sea un cuerpo “integrado” y “bien

coordinado”, sino sélo que tiene, como todo otro movimiento semejante (el feminismo, la ecologia, etcétera), una

cierta capacidad de movilizar a las personas alrededor de metas comunes (p. 48).

En su expresion historica, el cristianismo liberacionista tiende a rebasar los limites institucionales de la Iglesia,
y aunque tiene caracteristicas de movimientos social, como su capacidad de aglutinar en torno a objetivos
comunes, no se le puede encasillar en ¢él. De ahi la importancia de su analisis; La historia de América Latina
resultaria analiticamente limitada si no se considera esta tendencia.

Las CEB de Mexicali se coordinan entre ellas para actividades barriales, e incluso con otros movimientos
sociales en torno a una demanda, como dia Laclau. Y utilizan su fe para ello. En lo observado, tenemos el
ejemplo del movimiento 5 de Junio; mientras lo organizaba el grupo de Didlogo entre Trabajadores y Jovenes,
de tendencia izquierdista, se realizaba a las afueras del IMSS, pensando en llamar la atencion de las autoridades

O

-
Contextualizaciones ;%/d/mmnwfina/z(/fj



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

y la gente que por ahi pasaba. Pero cuando fueron las CEB quienes empezaron a convocar, el lugar de reunion
era el muran que ellas mismas pintaron en la colonia Satélite. No es un lugar de mucha afluencia, pero era
notable que llegaban mas personas pertenecientes a estas Comunidades, de distintas colonias. Su meta no era
hacerse notar sino llevar las exigencias al ambito barrial.

Aqui vemos lo que Lowy sefiala; rebasa los limites de lo religioso sin renunciar a su fe, y tiene la capacidad
de aglutinar en torno a demandas populares especificas. En el caso de esta ciudad hay que agregar el hecho
relevante de que estas Comunidades no estan supeditadas a una parroquia. Fueron fundadas por un sacerdote,
Jestis Mufioz, hace 40 afios, pero con otros sacerdotes vivieron procesos de expulsion, rechazo e indiferencia.
Si bien, en el caso de Compuertas, colaboran en el templo, en los casos de Satélite y Robledo no es asi, salvo de
algunas integrantes, pero a titulo personal. Es decir, el trabajo de las CEB de Mexicali no nace ni se desarrolla,
mucho menos se ve apoyado por la Iglesia. Se origina en sus propias reuniones, con sus propios recursos. Su fe,
literalmente, no esta ligada al templo. Al mismo tiempo, este es uno de los motivos por los cuales no podriamos
sefialarlas como agrupaciones activistas. De nuevo Lowy agrega que

Si [los cristianos liberacionistas] se unen a la causa de los explotados es por razones espirituales y morales,

inspiradas en su cultura religiosa, la fe cristiana y la tradicion catolica. Ademas, esta dimension moral y religiosa

es un factor esencial en la motivacion de miles de cristianos activistas en los sindicatos, las asociaciones vecinales,

las comunidades de bases y los frentes revolucionarios. Los pobres, a su vez, toman conciencia de su condicion y

se organizan para luchar como cristianos pertenecientes a una Iglesia e inspirados por una fe (p. 49).

Pertenecer a la Iglesia Catolica, agruparse en torno a una fe, no lo usan como un mero pretexto para politizar las
creencias. Desde su fe, desde sus creencias, es que entienden y analizan estas posturas politicas y comunitarias.
Una entrevistada decia que participaba en su colonia porque “queria que se me notara lo cristiana”, y otra,
sefialaba que a pesar de tener miedo por estar en una protesta social “sabia que Dios estaba conmigo”, y que
“si muero, s€ que sera por una causa justa”. La motivacion que moviliza a estas cristianas y cristianos es, como
dice el autor, moral y espiritual; son comunidades politizadas por razones de fe. Es su fe, su conciencia moral,
la que las lleva a ir mas alla del espacio religioso, a salir del templo. En el caso de Mexicali, se asocian con
vecinos, con autoridades locales, con movimientos sociales, con académicas y académicos, para formar lazos
de unidad y de lucha. No son un grupo de iglesia solamente, pero tampoco son un movimiento social. Ellas
forman un puente entre lo eclesial y lo barrial, entre lo local y lo estructural. Son el ir y venir de la politica
popular y la fe.

Contra el individualismo capitalista, el comunitarismo
A pesar de que el cristianismo liberacionista no es un movimiento o una organizacion bien delimitada, con
objetivos y programas, sino que encuentra distintas formas de modelarse, tampoco podemos decir que es una
masa amorfa de cristianas y cristianos actuando de manera aleatoria. Estos grupos casi siempre se forman en
comunidades, de hecho, el mismo Lowy sefiala que una caracteristica muy importante de ellas es que hay una
clara oposicion al individualismo fomentado por el capitalismo:
En el cristianismo liberacionista latinoamericano la comunidad misma es uno de los valores transindividuales mas
importantes, que posee un significado tanto trascendente como inmanente, ético-religioso como social-politico (p.
52).

. . v . .
Contextualizaciones (Latincamericanas ‘ 7



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

Ser una comunidad es el centro de sus valores. Es notorio que se congregan casi siempre en grupos pequeios
con diferentes adscripciones; mujeres, jovenes, reflexion biblica, etcétera. En el caso de Mexicali todos los
grupos se conforman en torno a la reflexion biblica y se organizan en sus propias colonias, es decir que su
comunidad es en torno al barrio. Aqui estamos también en la vision decolonial de Dussel (2014), donde la
construccion de comunidades es la manera de resistir la dominacidon y amenaza de destruccion.

El barrio es el punto nodal de la fe de las CEB, y por lo tanto de donde emerge su vision politica.
No podriamos decir que es “contestataria”, porque no contesta, sino que construye: crear vinculos y lazos
comunitarios es la meta en si misma. A partir de esto es que toma forma su actividad ético-religiosa y social-
politica. Casi forzosamente esta fe les tiene que llevar a actuar hacia afuera, hacia su barrio, colonia, y por ende
a las demandas populares y politicas.

Esto aparece en sumétodo, ver-pensar-actuar, que utilizan en casi todas sus reuniones. En el ver reflexionan
una parte de la realidad que les interesa, propuesta por el coordinador o algiin lider de la Comunidad; en el
pensar se analiza esta problematica utilizando alguna lectura biblica o algin documento de la Iglesia catdlica,
o muy rara vez el escrito de algin tedlogo; y en el actuar, es cuando se proponen actividades, mayormente en
la misma colonia donde participan, que intente dar una respuesta practica a lo reflexionado y analizado en los
dos primeros pasos. En su mismo método va incluida la preocupacion por lo politico, pero vista y analizada
desde su propia fe.

Desde este método vemos los aspectos trascendentes e inmanentes que Lowy menciona; se preocupan
por una ética religiosa, por analizar la realidad, pero desde su fe, desde sus creencias, desde su cristianismo,
por particular que este sea, pero empujan estas creencias hacia afuera, a que tengan su lado empirico, tangible,
practico, en el barrio o lalocalidad donde se encuentran. En ese sentido es que son comunidades transindividuales;
superar el personalismo tan presente en la religiosidad actual, pero también buscar trascender el templo mismo
en actuacion politica y comunitaria. Su fe no se limita a lo religioso, y su practica no se termina en el activismo.
Sus creencias rebasan lo religioso, y sus practicas van mas alla del templo.

Asimismo, este comunitarismo tiene una caracteristica mas, segin la vision de nuestro autor, y es que
se da desde la periferia hacia el centro. A pesar de que la mayoria comienzan en el seno de la Iglesia, casi
siempre las encontramos mayormente en la periferia, en los barrios obreros y populares; en lo que cominmente
llamamos barrios marginados. Pero Lowy advierte que no se trata de una posicion arriba-abajo o viceversa,
como podrian analizar tanto funcionalistas como marxistas clasicos, sino de periferia-centro:

El proceso de radicalizacion de la cultura catdlica latinoamericana que habria de conducir a la formacion del

cristianismo liberacionista no comenz6 de arriba hacia abajo, desde las capas mas altas de la Iglesia, como

sugeririan los analisis funcionalistas que sefialaban la busqueda de influencia por parte de la jerarquia, tampoco de
abajo hacia arriba, como alegan ciertas interpretaciones “popularmente orientadas”, sino de la periferia al centro.

Las categorias o sectores sociales comprendidos en el campo religioso-eclesiastico que habrian de convertirse en

la fuerza motora de la renovacién fueron todos, de una u otra manera, marginales o periféricos en relacioén con la

institucion: movimientos laicos y sus asesores, expertos laicos, curas extranjeros, érdenes religiosas (p. 58).

Lowy menciond esto a fines del siglo 20, pero de algunos afios para acd, sobre todo desde el pontificado de
Francisco, hablar de periferias en el ambito teoldgico no es nada extrafio. De hecho, el mismo papa publico la

&

-
Contextualizaciones ;%/d/mmnwfina/z(/fj



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

exhortacion Evangelii Gaudium (2013), donde desde el inicio habla de que “todos somos invitados a aceptar
este llamado: salir de la propia comodidad y atreverse a llegar a todas las periferias que necesitan la luz del
Evangelio”.

Es curioso que en el caso de Mexicali se cumpla esto casi al pie de la letra. Comenzaron en una zona tan
marginal que apenas empezaba a existir gracias a una serie de luchas, como son las colonias Robledo, Roble
y Ciprés. El impulsor inicial fue un sacerdote joven, con poca experiencia parroquial, apoyado fuertemente
por algunos sacerdotes estadounidenses de la orden de los oblatos y las hermanas Auxiliadoras, de las que
algunas venian incluso de otros paises sudamericanos. De hecho, en la historia reciente, el sacerdote que mas
las ha apoyado es norteamericano; ¢l ya habia estado en Mexicali hace un par de décadas, después tuvo una
experiencia larga en las CEB del municipio de Carranza en Chiapas, y a su regreso se metid de lleno al trabajo
comunitario también en esta ciudad. A partir de ahi fue cuando se conformaron las comunidades de la colonia
Compuertas. Las CEB nacen en barrios periféricos por iniciativa de sacerdotes alejados de la €lite eclesial.

Por lo menos en esta localidad, nunca han sido mas de dos o tres padres los que impulsen al mismo
tiempo abiertamente estas Comunidades. Pero ain con eso, lograron ser reconocidas en el Plan Diocesano
de Pastoral, elaborado en 2016. Desde entonces el obispo nombra a un sacerdote que las asesore, con éxito
limitado hasta la fecha: las acompafian durante un tiempo, respetan su trabajo, aunque de manera muy acotada.
A pesar de no ser grandes masas, se hicieron un espacio dentro de la vida clerical. Muchos padres las conocen,
aunque la mayoria las critica, y otros no ven con tan malos 0jos su experiencia comunitaria y su vision de
participacion popular. En palabras del animador diocesano de las CEB de Mexicali “tanto Ulises [Macias]
como Isidro [Guerrero, anteriores obispos de Mexicali] respetaban mucho al padre Chuy [fundador de las CEB
en la ciudad]”, refiriéndose a que, a pesar de no ser un modelo promovido, su fundador era alguien reconocido
positivamente por el clero diocesano.

Mas alla de su trabajo eclesial, fueron formando lazos con expertos laicos: socidlogos y socidlogas, lideres
del movimiento urbano-popular (MUP) de las décadas de 1970-1980 y otras organizaciones de izquierda. Ellos
ayudaban a la concientizacion en los barrios y colonias, a la vez que alimentaban sus filas y movimientos con
las bases de las CEB. Estudiantes y lideres sociales se involucraban en estas Comunidades pues compartian
objetivos, pues si bien ellas no impulsaban un proyecto politico, sus valores ético-religiosos coincidian con la
vision popular muchas agrupaciones. En la actualidad vemos algunos grupos, ya sea de izquierda, ecologistas,
feministas o socialistas, con los que tienen contacto de manera continua.

Un poco mas adelante, Lowy nos habla de tres etapas de esta conjuncidon entre movimientos populares y
cristianismo liberacionista; 1) identificacion con los valores ético-religiosos que estas Comunidades promueven,
2) demanda de autonomia con respecto a la institucion catdlica, y 3) diferenciacion y rompimiento con la
jerarquia de la Iglesia. El autor estd pensando sobre todo en la realidad brasilefia, pero en menor escala esto
es observable en esta ciudad; algunos grupos del MUP se desprendieron por diferencias de visiones, y otras
personas que participaban en las CEB intentaron fundar grupos mas politizados o asociaciones civiles. Estas
Comunidades y los movimientos populares con los que se involucran se retroalimentan mutuamente.

Lowy, afiade que muchos militantes del cristianismo liberacionista reinterpretan el evangelio a través
de esta experiencia y contacto con estos movimientos, y en muchas ocasiones esto hace que se acerquen al
marxismo. Aqui el autor esta pensando la década de los 60, 70 y 80 del siglo XX, donde el discurso marxista era
mas abierto y extendido que hoy. Pero es indudable que sigue ocurriendo en Mexicali, donde muchas personas

. . v . .
Contextualizaciones (Latincamericanas ‘ 9



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

que militan en las CEB, que su primer contacto politico fue ahi, después se han adherido a otros movimientos
socialistas, feministas o de educacion popular. La concientizacion provocada por las Comunidades, provoca en
muchas personas la apuesta por una militancia mas radicalizada.

Comunidad, fe y liberacion
Si bien todo lo que he mencionado se refiere particularmente a las CEB, en este punto no he profundizado sobre
lo que Lowy entiende por Comunidad Eclesial de Base. Lo tnico que recalqué fue el hecho de que para el autor
ellas son el cristianismo liberacionista casi en estado puro ;Por qué? La Comunidad de Base es
Un pequefio grupo de vecinos que pertenecen al mismo barrio popular, ciudad perdida, aldea o zona rural y que se
retinen regularmente a rezar, cantar, celebrar, leer la Biblia y discutirla a la luz de su propia experiencia de vida.
Cabe observar que las CEB son mucho mas convencionales desde el punto de vista religioso de lo que se cree:
valoran y practican cierto nimero de oraciones tradicionales y ritos (el rosario, vigilias nocturnas, adoraciones y
celebraciones tales como procesiones o peregrinajes) pertenecientes a la religion popular (p. 67).

Ya mencioné el hecho de que las CEB de Mexicali efectivamente estdn en colonias populares; Robledo hasta
la fecha sigue considerandose una de las colonias més peligrosas de la ciudad; Satélite quedd basicamente
atrapada en un conglomerado de fabricas y maquiladoras; Compuertas a pesar de ser una colonia historica de
la ciudad, literalmente de los primeros asentamientos, sigue teniendo carencias en cuanto a servicios publicos;
aunque en este estudio no se incluyo, el ejido Hipolito Renteria es una zona rural. Comunidad de base y barrio
popular van de la mano.

Pero, como bien sefiala Lowy, estas Comunidades se conforman en torno a la realidad parroquial. Es casi
siempre por invitacion de algun sacerdote o religiosa que comienzan a conformarse estas pequefias comunidades.
Lo hacen desde el trabajo parroquial; liturgia, catequesis, coro, grupos de reflexion biblica, grupos juveniles,
etcétera. Y muy rara vez reniegan de dicha actividad eclesial. Como en otro lugar menciona Tahar-Chaouch
(2007), la vida religiosa de las CEB es muy tradicional y no dista mucho de otros grupos catélicos.

En Mexicali efectivamente fueron religiosas y religiosos quienes apoyaron, alentaron y se esforzaron
por el nacimiento de estas Comunidades; los padres Jesus y Patricio, las hermanas Natividad y Nicolle. Ellas
y ellos fueron mencionados en multiples ocasiones como los impulsores. A nivel personal se reconocieron
sus capacidades individuales y alentando su actividad, como a nivel comunitario poniendo sus recursos a
disposicion y volcando sus esfuerzos como clérigos para la union vecinal. Una de las entrevistadas menciono:
“la primera vez que participé en un movimiento fue contra la Quimica Organica', y fue por invitacion del padre
Chuy”, y otra sefiald: “Yo tenia miedo de participar [en el MUP], pero el padre Patricio siempre me alentaba
a hacerlo”.

La participacion de las personas y la posterior formacion de Comunidades fue a nivel parroquial, dentro de
las actividades del templo. En el caso de la Robledo, la mayoria comentd que su primer contacto fue ayudando
a construir la capilla y en talleres de distintos temas en la colonia Carbajal. En Satélite, otras mencionaron
que sus comienzos fueron siendo catequistas. Otras, apuntaron a que, por invitacion, comenzaron en el grupo
de jovenes. Incluso hoy en dia, aunque se haga mas a titulo personal, el trabajo eclesial sigue presente; en
Satélite sigue habiendo catequistas, en Compuertas estan incluidas en el rol para ayudar en las actividades del
templo. En las entrevistas, nadie renegd de la religion en cuanto tal, pero si de los curas que estan alejados del

)V -
Contextualizaciones (Latincamericanas ‘ /70



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

pueblo, o de las personas que solo van a misa sin preocuparse por el projimo. De hecho, son conscientes de
que el alejamiento de la feligresia tiene que ver con la poca capacidad del catolicismo para acercarse a la vida
cotidiana de los barrios.

Lowy agrega que la experiencia dentro de parroquias, a su vez que en el trabajo comunitario “conduce
a la politizacion y a que dirigentes y miembros de las CEB se sumen a partidos de trabajadores o a frentes
revolucionarios”, y un poco mas adelante sigue a Levine cuando menciona que en estas Comunidades “la
promocion de la justicia esta enraizada en el nucleo de la fe religiosa” (p.68). No se pudiera entender una sin
la otra. Por ende, participar dentro de la parroquia, actuar en el barrio o la colonia, y adherirse a movimientos
politicos son parte de la misma fe religiosa de las Comunidades Eclesiales de Base.

Es decir, la participacion en este cristianismo liberacionista es un proceso de toma de consciencia y
posterior participacion politica-popular; participan dentro de una CEB o parroquia desde un cristianismo
mas critico con la realidad que le circunda, lo que les lleva a querer actuar fuera del templo, ayudando a la
comunidad, al barrio, a la colonia, a los grupos vulnerables. Esto provoca que algunos de ellos y ellas se sientan
impulsadas a seguir con actividades que transformen la realidad, y por ende comiencen a militar en partidos,
frentes, organizaciones, todas ellas con tintes politicos de izquierda.

En la historia reconstruida para esta investigacion, se puede notar que desde sus inicios estas Comunidades
y el MUP han tenido una relacion estrecha; las lideres de las CEB, en cierto sentido también eran lideres de
sus colonias, y los lideres del MUP sabian que tenian que ser cercanos a ellas. También tenemos el caso de la
conformacion de Grupo de Apoyo en Solidaridad con Nicaragua, conformado por trotskistas y personas de las
CEB de Mexicali. En su momento tuvieron actos de solidaridad con el EZLN y contra lo ocurrido en Acteal. A
esto hay que agregar su reciente participacion en el movimiento contra Constellation Brands? y la privatizacion
del agua, asi como la adherencia de algunas mujeres jévenes a distintos movimientos feministas.

Asi, las Comunidades Eclesiales de Base nacen en parroquias de barrios marginales, y rdpidamente se
vinculan a los problemas vecinales, y toman consciencia de las cuestiones politicas de su localidad y pais. Eso
no quita en ningun sentido su caracter religioso, pues siguen profesando sus creencias de manera habitual.
Lo que si ocurre, es una vinculacién con otras organizaciones y movimientos politicos. Pero esta adherencia
y vinculacién no ha sido para nada de manera pasiva. No es que aporte en niimero, sino que, como sefiala el
mismo autor:

La experiencia de las CEB, gracias a su poderoso componente democratico, ha contribuido con frecuencia
a una nueva calidad de los movimientos sociales y politicos que ha fomentado: enraizada en la vida cotidiana
del pueblo y en sus preocupaciones humildes y concretas, ha alentado la autoorganizacion de las bases y la
desconfianza de la manipulacion politica, el discurso electoral y el paternalismo del Estado (p. 69).

Su aporte es cualitativo en el sentido de que las CEB literalmente viven con el pueblo: al originarse en
barrios humildes, y estar conformada en su mayoria por personas no politizadas, pueden dar cuenta de los
problemas y los sentires reales de estos sectores de la sociedad. Al no reunirse en torno a un programa politico,
las demandas reales e inmediatas de la gente pueden sentirse mas profundamente. La politica de las CEB es
una politica de la vida cotidiana que parte de las bases populares. Ellas se acostumbran a organizarse con sus
propias ideas y con sus propios medios, por lo cual desconfian de cualquier grupo clientelar, ya sea de izquierda
o derecha.

Si bien en algunos lugares se puede detectar que las CEB poco a poco se diluyeron en otros movimientos

/1

Contextualizaciones ,,(%(/j/mw/mﬂ'm/za/j



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

sociales o grupos parroquiales, en el caso de Mexicali no ha sido asi.

El arraigo de sus militantes las ha llevado a vincular en trabajo de otras organizaciones con el de las
Comunidades y a generar puentes entre ambos. Y este mismo arraigo es con el barrio: preocupandose por nifias
y nifios, ancianos, personas vulnerables, etcétera. Ellas son un referente tanto para otras organizaciones como
para sus colonias. La manipulacion y paternalismo politico ya no entran tan facilmente en estas Comunidades.

Criticas: “basismo” y tabus

Cuando Orozco y Orozco (2015) analizan lo ocurrido con las CEB de Nayarit en la década de 1980, llegan a la
conclusion de que ellas se diluyeron en el movimiento urbano-popular, en partidos politicos de izquierda y en
cooperativas, ademas de que, al ya no estar los sacerdotes y religiosas fundadores, se perdi6 gran parte del su
trabajo comunitario. Es decir, los autores critican de las CEB su poca capacidad de autonomia, tanto hacia los
movimientos externos, como para con el clero.

Sus conclusiones distan mucho de las que aqui presento. En el caso de Mexicali no ha habido una pérdida
de autonomia con respecto a otras organizaciones. Algunas personas pertenecientes a las CEB prefirieron
fundar asociaciones civiles, otras siguieron su trabajo, pero desde la pastoral social de la didcesis, etcétera. Por
otro lado, también es evidente que el numero de participantes disminuy6 desde el que padre Jests ya no esté
en la parroquia de la Robledo, pero con el paso de los afios, su trabajo en el barrio, sobre todo en la colonia
Satélite, se ha hecho mucho mas presente. Lo mismo en Compuertas: fue por impulso de un sacerdote, pero
cuando ¢l se alejo, el trabajo no menguo. Sin embargo, no todo es positivo. Las criticas que podemos encontrar
a las CEB de Mexicali van en otro sentido.

El arraigo popular, a los barrios de origen, a sus problematicas, y a su propia composicion de clase,
senala Lowy, también pueden ser un peligro: “el llamado ‘basismo’, que conduce al rechazo de la teoria y a la
hostilidad hacia la organizacion politica”. A veces se centran en la ayuda inmediata a las personas necesitadas
y en atender las necesidades de la comunidad, y presentan limitaciones para trascender ese marco. Algunas
personas no participan en actividades si estas no se realizan dentro de la misma colonia donde viven, los grupos
de jovenes resultan efimeros, a veces muy comprometidos politicamente y otros desaparecen sin mas. Su
constante actividad dentro del barrio las lleva a mantenerse ahi, en el asistencialismo barrial.

De hecho, el autor cita a Frei Betto, que habla de huir tanto del populismo como del vanguardismo
eclesiastico. El primero se refiere a la actitud de creer que las bases siempre tienen la razon, que su consciencia
es pura y no contaminada por la ideologia dominante. La segunda es la actitud contraria, la de creer que el
pueblo necesita conduccidon porque son ignorantes y apaticos. El primer peligro es el de idealizar a las bases,
el segundo de menospreciarlas.

En cuanto al primero, durante las observaciones, pude notar algunas situaciones contradictorias. Por
ejemplo, como mencioné, hay quienes participan en movimientos feministas, y otras personas que se dicen
en contra por considerarlas radicales, lo mismo en el tema del aborto. También tenemos quienes defienden
de manera férrea al obradorismo, y quienes no simpatizan con ¢l de ninguna manera. Hay otras personas que
practican el catolicismo de manera clara, que siguen apoyando en las parroquias donde se encuentren, y otras
personas, sobre todo las jovenes, que siguen muy poco el rito tradicional y su participacion religiosa es acotada
a las CEB. Que haya una participacion politica-popular no necesariamente se traduce en una consciencia
uniforme, en una sola vision de la realidad, o en una lectura homogénea de los problemas barriales y sociales.

-
Contextualizaciones ;%lomcmrm/fina/z(w’

~



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

Y Lowy ya habia adelantado esto, al criticar que los telogos de la liberacion hayan incluido muy poco en
su analisis problemas sociales que son despreciados dentro de la Iglesia Catolica: la ética sexual, el divorcio,
los métodos anticonceptivos, el aborto, todos los cuales se engloban en “la libre disposicion de su cuerpo por
parte de las mujeres” (p.73). El autor se pregunta si este silencio es tactico, para no entrar mas en conflicto con
la jerarquia catolica, o por convicciones reales premodernas. El andlisis desarrollado permite sugerir que es un
poco de ambas cosas: por un lado, se busca “no asustar” a la gente del templo que no pertenece a las CEB, y no
llamar demasiado la atencion de los jerarcas. Pero también, hay ciertos temas que siguen siendo un tabt, o que
simplemente no se consideran importantes, ya sea porque la vision masculina predomina o porque al pertenecer
a otra generacion, estas cuestiones no se abordaban publicamente.

La critica del autor resulta consistente para el caso analizado. Quizas porque su animador diocesano sea
hombre, estas temdticas no se abordan, o se abordan de manera escueta, de paso. Por otro lado, se observo el
caso ya muchas veces mencionado de las mujeres jovenes de las CEB que defienden el feminismo. También,
una de las actividades observadas fue un tema sobre Ecofeminismo, donde se habl6 del problema ecologico y
del papel de las mujeres, utilizando ejemplo de mujeres dentro de la biblia. Lo cual resulta significativo en este
contexto donde hay mucho liderazgo masculino y temor a tocar este tipo de temas en el entorno eclesial. Lowy
escribio esto en 1999, es decir hace 25 afios, asi que es de esperar que se haya avanzado al menos un poco en
este respecto.

A manera de conclusion

El concepto de cristianismo liberacionista nos ayuda a entender el fendmeno particular vivido en América
Latina, de una religiosidad que se uni6 a los movimientos politicos, sociales y populares de la época. Estos
alimentaban sus filas con cientos o miles de cristianas y cristianos que se radicalizaron mediante la participacion
en comunidades de base y sus procesos de educacion popular.

Ademas, es pertinente para comprender las creencias y la fe no como algo estatico, donde las y los
creyentes solo llevan a cabo dogmas, sino que siempre son en acto; fe y practicas van de la mano, y en el caso
de este cristianismo fe liberadora y movimientos sociales se retroalimentan una y otra vez.

Si bien el cristianismo liberacionista no estd en su momento de auge, tampoco es correcto decir que ya
no existe, o que es propiamente del pasado. En la actualidad, la teologia de la liberacion sigue permeando en
la fe, y las Comunidades Eclesiales de Base siguen presentes en casi todos los rincones de América Latina. En
el caso de Mexicali, vemos que su aporte es muy localizado, en luchas por la vivienda y actividades barriales
orientadas a crear fraternidad y sororidad con los més vulnerables, a la vez que tienen vinculos muy cercanos
con movimientos sociales de izquierda, socialistas y feministas.

Contextualizaciones ,,(%(/j/mm/mﬂ'nmza/j



Cristianismo liberacionista: una herramienta tedrica para el estudio de la religiosidad latinoamericana

Figueroa, J.

Bibliografia

Dussel, E. (2014). 16 tesis de economia politica. Fondo de Cultura Economica.

Letiero, L. (2003). Investigacion diagnostico sobre las Comunidades Eclesiales de Base en México. Ciudad de México:
Instituto Mexicano de Estudios Sociales.

Lowy, M. (1999). Guerra de Dioses, politica y religion en América Latina. Buenos Aires: Siglo XXI.

Lozano, F. (2019). Crisis humanitarias, religiones y resistencias. En La religion ante los problemas sociales: Espiritua-
lidad, poder y sociabilidad en América Latina (pags. 91-120). CLACSO.

Martinez Andrade, L. (2016). La teologia de la liberacién como antecedente geo-epistémico de la critica decolonial.

En C. Figueroa Ibarra, G. Lo Brutto, & F. Matamoros Ponce, Religion, historia y sociedad en las luchas por la
naturaleza (pags. 75-90). México: Instituto de Ciencias Sociales y Humanidades “Alfonso Vélez Pliego”.

Masferrer Khan, E. (2013). Religion, politica y metodologias. Aportes al estudio de los sistemas religiosos. Buenos
Aires: Libros de la Araucaria.

Morello, G. (2006). El Concilio Vaticano I1 y su impacto en América Latina: a 40 afios de un cambio en los paradigmas
del catolicismo. Cuest

iones Contemporaneas, 81-104.

Orozco, P. y Orozco, A. E. (2015). Reconstruyendo el tejido social desde la fe y la participacion socio-politica. Balance
de las comunidades eclesiales de base en Nayarit, México. Revista de Ciencias Sociales, (150), 23-36. https://
doi.org/10.15517/rcs.v01150.22829

Ortiz Ocana, A., & Arias Lopez, M. (2019). Hace decolonial: desobedecer a la metodologia de la investigacion. Hallaz-
gos, 1-20.

Sobrino, J. (1994). Jesucristo Liberador. Ciudad de México: UCA Editores.

Sobrino, J. (2008). “La iglesia de los pobres” no prosper6 en el Vaticano II. Promovida en Medellin, historiz6 elemen-
tos esenciales en el concilio. Concilium, 91-102.

Tahar-Chaouch, M. (2007). Mitos y realidades sociologicas en la Teologia de la Liberacion en América Latina. Estu-
dios Sociologicos, 25(73), 69-103. https://doi.org/10.24201/es.2007v25n73.443

Tarot, C. (2000). Religion y politica: relaciones peligrosas. Revista de Ciencias Sociales, 131-155.

/4

-
Contextualizaciones (/ ilincamericandas



Vol. 1 Num. 34 (19): Contextualizaciones Latinoamericanas, enero-junio, 2026 ISSN: 2007-2120 1-15

1 En 1990 hubo una fuga de acido sulfurico en esta empresa, dedicada a la fabricacion de fertilizantes, por
lo que tuvieron que evacuar a miles de personas. Posteriormente, dichos colonos realizaron una serie de
manifestaciones para que la empresa abandonara la zona.

2 En el afio 2017 ocurrié un gran movimiento social en Mexicali, debido a diversas problematicas. Entre
ellas, la modificacion de la ley de aguas para la privatizacion del servicio, y la instalacion de la trasnacional

Contellation Brands, que produciria cerveza para exportacion, utilizando una gran cantidad de agua.

Contextualizaciones (Latincamericanas | /5



